GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

## CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

CALL NO. 891.05 A. M.G.

D.G.A. 79.





### MINISTÈRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE

#### ANNALES DU MUSÉE GUIMET

BIBLIOTHLQUE D ETUDES

Tome Quinzième

DU CARACTÈRE RELIGIEUX

DE LA ROYAUTÉ PHARAONIQUE

angers, imprimerie orientale a. Burdin et  $c^{ic}$ , bue garnier, 4.

• •

## DU CARACTÈRE RELIGIEUX

DE LA

# ROYAUTÉ PHARAONIQUE

PAL

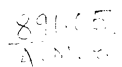
#### ALEXANDRE MORET

Docteur ès-lettres.

Charge de conferences d'Egyptologie a l'Ecole pratique des Hautes-Études.



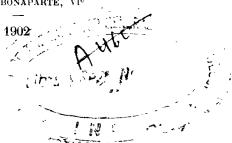




**PARIS** 

ERNEST LEROUX, EDITEUR

28, RUE BONAPARTE, VIE



CPNTRAL APCHITCLCCICAL LIBRARY INC. 145.99

Date 23/6/6/
Call No. 8.91.15/ A:M.G.

#### FRONTISPICE



LE DOUBLE DU ROI AOUTOU-AB-RI (De Morgan, Dahchour, I, pl. XXXIII).



#### BIBLIOGRAPHIE

#### Principaux recueils de textes et Périodiques.

- Lepsius, Denkmäler aus Aegypten und Aethiopien, 1849-1858 (abr., L. D.).
- E. de Rougé, Inscriptions hiéroglyphiques copiées en Égypte, Paris, 1877-79 (abr., R. I. H.).
- Brugsch, Thesaurus inscriptionum aegyptiacarum, Leipzig, Hinrichs, 1883-1891.
- Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes, Paris, Bouillon, t. I-XXIV (abr., Recueil).
- Zeitschrift für aegyptische Spruche und Altertumskunde, Leipzig, Hinrichs, t. I-XXXIX (abr., Zeitschrift, ou A. Z.).
- Society of Biblical archaeology, London, Proceedings et Transactions abr., Trans. S. B. A. et P. S. B. A.
- Sphinx, revue critique d'égyptologie, Leipzig, Hinrichs, t. I-V.
- Mélanges d'archéologie égyptienne et assyrienne, Paris, Franck, 1872-1877 (a cessé de paraître...

## Principaux documents pour l'étude des cultes divin, funéraire, royal.

#### ÉPOQUE ARCHAIQUE

- Amélineau, Les nouvelles fouilles d'Alogdos, t. 1, Paris, Leroux, 1899.
- J. de Morgan, Recherches sur les origines de l'Égypte, t. 1 et II, Paris, Leroux, 4896-4897.

- Fl. Petrie, The royal tombs of the first dynasty, t. 1 et II, London, Quaritch, 1900-1901 (Publications of The Egypt exploration fund, t. XVIII et XXI).
- Quibell, Hierakonpolis, I, London, 1900 (Publications of The Egyptian research account, t. IV).
- A. Pellegrini, Nota sopra un' iscrizione egizia del museo di Palerma (Archivio storico Siciliano, N. S., t. XX, 1896).

#### ANCIEN EMPIRE

Lepsius, Denkmüler, abth. II.

- Mariette, Les Mastaba de l'ancien Empire, Paris, Franck, 1881-87.
- G. Maspero, Les Inscriptions des pyramides de Saqqarah, Paris, Bouillon, 1894 (et Recueil, t. III à XV).

#### MOYEN EMPIRE

- Fl. Petrie, Koptos, London, Quaritch, 1896.
- J. de Morgan, Fouilles à Dahchour, Vienne, Holzhausen, 1895.

#### NOUVEL EMPIRE

Lepsius, Denkmüler, abth. III.

- Ed. Naville, The temple of Deir el Bahari, 4 vol. text. et t. 1-111, London, Quaritch, 4893-97 (Publications of The Egypt exploration fund. t. XII-XIV, XVI).
- A. Gayet, Le temple de Louvor, 1er fasc. : Constructions d'Aménophis III, Paris, Leroux, 1894 (Mémoires de la mission française au Caire, t. XV.
- A. Mariette, Abydos, t. l, temple de Séti, Paris, Franck, 1869.
- Ed. Naville, The festival Hall of Osorkon II in the great temple of Bubastis, London, Quaritch, 1892 (Publications of The Egypt exploration fund, t. X.
- Hieratische Papyrus aus der Königlichen Museen zu Berlin, Erst. Band, Rituale für der Kultus des Amon und für den Kultus der Mut, Leipzig. Hinrichs, 1896-1901.
- Grébaut, Hymne à Amon-Rà des papyrus égyptiens du musée de

Boulaq, Paris, Franck, 1874 (Bibliothèque de l'École des Hautes Études, XXIº fasc.).

- R. Lepsius, Das Todtenbuch der Aegypter, Leipzig, Wigand, 1842.
- E Schiaparelli, Il libro dei funerali degli antichi Egiziani, I et II, atlas, Torino, Læscher, 1882-1890.

#### ÉPOQUE GRÉCO-ROMAINE

Lepsius, Denkmäler, abth. IV.

- A. Mariette, Dendérah, 1 vol. texte, t. 1-IV et supplément, Paris, Franck, 1873.
- De Rochemonteix-Chassinat, Le temple d'Edfou, t. I et II, en cours de publication, Paris, Leroux (Mémoires de la mission française au Caire, t. X et X1).
- G. Bénédite, Le temple de Philae, t. I et II, en cours de publication, Paris, Leroux (Mémoires de la mission française au Caire, t. XII et XIII).
- J. de Morgan, Kom Ombos, Ire partie, en cours de publication, Vienne, Holzhausen 1895 (Catalogue des monuments et inscriptions de l'Égypte antique, t. 11).
- Reinisch und Roesler, Die zweisprachige Inschrift von Tanis, Wien, W. Braumüller, 1866.
- F. Chabas, L'inscription hiéroglyphique de Rosette, Paris, Maisonneuve, 1867.

#### Principaux ouvrages utilisés.

- H. Brugsch, Die Aegyptologie, 2e édit., Leipzig, Heitz, 1897.
- Ad. Erman, Aegypten und aegyptisches Leben im Altertum, Tubingen, Laupp, 1885.
- E. Lefébure, Rites égyptiens, Paris, Leroux. 1890 (Publications de l'École des Lettres d'Alger, III).
- G. Maspero. Essai sur l'inscription dédicatoire du temple d'Abydos et la jeunesse de Sésostris, Paris, Franck, 1867.
  - Études Égyptiennes, t. II, Paris, Imprimerie Nat., 1888.

- G. Maspero, Études de mythologie et d'archéologie égyptiennes, t. I-IV, Paris, Leroux (Bibliothèque Égyptologique, t. I, II, VII, VIII).
  - « La table d'offrandes des tombeaux égyptiens, Paris, Leroux (Revue de l'histoire des religions, 1897.)
  - Les contes populaires de l'Égypte ancienne, 2º édit., Paris, Maisonneuve, 1889.
  - Histoire ancienne des peuples de l'Orient classique, I-III, Paris, Hachette, 1895-99.
    - Comment Alexandre devint dieu en Égypte (Annuaire de l'École pratique des Hautes Études, 1897).
- A. Moret, Le rituel du culte divin journalier en Égypte, Paris, Leroux, 1902 (Annales du Musée Guimet, série de la Bibliothèque d'Études, t. XIV).

## INTRODUCTION

La royauté pharaonique est, de toutes les institutions humaines connues jusqu'ici, celle dont nous pouvons pousser l'étude le plus haut dans le passé. Quatre mille ans avant notre ère, tel est le point de départ fourni par les monuments pour une civilisation dont on suit les traditions persistantes jusqu'au m° siècle après Jésus-Christ. L'Égypte offre donc un terrain de choix pour l'observation des institutions primitives, autant par l'antiquité que par l'étendue du champ de recherches; on y pourra contrôler les théories générales proposées sur les sociétés antiques d'après la civilisation gréco-romaine. Le présent travail a pour but de chercher dans l'étude de la société égyptienne une vérification de quelques-unes des idées émises sur les attributions des royautés primitives.

Aristote a donné la formule de ces attributions, quand il a dit des rois de Sparte : « Ils ont trois prérogatives ; ils font les sacrifices, commandent à la guerre et rendent la justice \* ». Partant de cette idée, Fustel de Coulanges a démontré lumineusement que le magistrat, chez les peuples de l'antiquité classique, concentrait en sa main les pouvoirs du sacerdoce, de la justice et du commande-

<sup>1.</sup> Politique, III. 9.

ment<sup>1</sup>. D'après Aristote, le plus important de ces trois pouvoirs était celui du sacerdoce: « Les rois tiennent leur dignité de leur qualité de prêtre du culte commun<sup>2</sup> ». Il ressort des études minutieuses de Fustel de Coulanges que dans la société gréco-romaine c'est bien « la religion qui fit le roi<sup>3</sup> ».

La société égyptienne nous offre aussi, à tous les degrés de la hiérarchie, la confusion du sacerdoce, de la justice et du commandement militaire dans la personne des chefs et surtout dans la personne du roi. Nous savons exactement quelle importance le Pharaon attachait à son rôle de justicier et comment il s'efforçait de le remplir personnelment'. Chef de l'armée, le Pharaon mène au combat ses troupes et, s'il en faut croire les récits officiels, il n'y a pas de victoire qui ne soit due à sa vaillance, il n'y a pas de danger pour l'Égypte qui ne soit conjuré par la vigilance du souverain. Cette étude de l'activité du roi dans la société égyptienne en tant que dispensateur de la justice et défenseur de son peuple, serait assurément d'un grand intérêt; mais nous avons dû nous limiter, dans ce travail, à la définition du caractère religieux de la royauté pharaonique. Aussi bien le sujet est-il assez vaste et d'un intérêt assez grand, car, en Égypte comme au début en Grèce et à Rome, il apparaîtra que le sacerdoce était l'attribution essentielle du chef de l'État.

Au point de vue religieux, le rôle du roi d'Égypte peut se résumer en trois formules :

<sup>1.</sup> La cité antique, p. 211.

<sup>2.</sup> Politique, VI, 5.

<sup>3.</sup> La cité antique, p. 207.

<sup>4.</sup> On trouvera un exposé très sommaire de la question dans mon étude sur L'appel au roi en Egypte, au temps des Pharaons et des Ptolémées (Actes du Xe Congrès des Orientalistes. 1894, p. 141-165).

Le roi est le fils, l'héritier, le successeur des dieux.

Comme tel, il rend le culte de famille aux dieux ses ancêtres et devient le chef de la religion.

En tant que prêtre, le roi reçoit lui-même les honneurs divins, sans lesquels il n'a pas qualité pour servir d'intermédiaire entre les hommes et les dieux.

Dans les trois parties du présent travail on étudiera sous ces trois aspects la royauté égyptienne; on verra qu'elle s'accommode de la définition donnée pour les autres royautés primitives, mais avec des nuances de détail et un caractère original bien marqué.

Il eût été désirable que cette triple étude ait pu être faite au point de vue historique aussi bien qu'au point de vue analytique. Le plus souvent on ne trouvera ici qu'un exposé général des questions, comme si, pendant les quarante siècles de l'histoire égyptienne, les mèmes faits s'étaient répétés à toutes les époques sans modification appréciable. La faute en est attribuable aux documents plus qu'à nous-même. On sait que, dès l'époque la plus lointaine, la civilisation pharaonique se présente à nous complète et, en apparence, achevée : les mêmes rites, les mêmes croyances semblent subsister sans changement perceptible, depuis les temps primitifs jusqu'à la fin de la période gréco-romaine. Une Égypte archaïque commence cependant à nous être révélée : mais, jusqu'ici, les découvertes n'ont fait que reculer la date d'existence des institutions connues, sans nous apprendre encore rien d'essentiel sur leur évolution ni sur leur création. D'autre part, à l'autre extrémité de l'histoire d'Égypte, la conquête gréco-romaine a pu introduire des concepts nouveaux et apporter quelques modifications superficielles à l'aspect extérieur de la souveraineté. Mais ces innovations n'ont pas

pénétré profondément dans la société égyptienne; elles n'ont eu aucune influence sur l'idée qu'elle se faisait de la royauté: on nous permettra donc de ne pas leur consacrer un exposé détaillé et de réserver ici notre intérêt à l'élément permanent et indigène de la doctrine royale pharaonique.

1. Il rentre au contraire dans notre sujet de noter la persistance des traditions pharaoniques après la conquête étrangère: aussi nous efforce-rons-nous d'appuyer toujours notre exposé par des citations empruntées à des documents de l'époque gréco-romaine, aussi bien qu'à des textes de la période pharaonique.

## LE PHARAON FILS, HÉRITIER, SUCCESSEUR DES DIEUX

#### CHAPITRE I

Définition du caractère religieux du Pharaon d'après ses titres.

Le Pharaon successeur des dynasties divines. — II. Le Pharaon héritier des dynasties divines; le testament de Râ. — III. Le Pharaon, fils de Râ. Le « Grand Nom » révèle la filiation. 1° Noms d'Horus. 2° Noms solaires.
 3° Titres solaires. — IV. Explication historique du protocole royal. — V. Conclusion: en quels éléments se résout le caractère religieux du Pharaon.

En Égypte, le Pharaon se distingue de tous les êtres vivants, parce qu'il est le fils, le successeur et l'héritier des dieux. Cette définition de la personne royale est donnée à satiété par les textes de toute époque; pour n'en citer qu'un seul, voici comment s'exprime Ramsès II parlant au dieu Phtah: « Je suis ton fils, que tu as mis sur ton trône; tu m'as donné par décret ta royauté, tu m'as engendré à l'image de ta personne, tu m'as fait héritier de ce que tu as créé »'. Les Égyp-

1. Ed. Naville, Le décret de Phtah-Totunen (Trans. S. B. A., VII, p. 126

tiens ne donnaient point à ces phrases un sens vague; chacune d'elles résumait pour eux des traditions véridiques reposant sur des faits connus; cestraditions et ces faits, il convient de les exposer brièvement ici.

I. Le Pharaon est le successeur des dieux; cela implique que les dieux ont régné sur l'Égypte, que les dynasties royales humaines font suite à des dynasties divines. Pour les Égyptiens il n'y avait point là fiction mythologique. L'histoire officielle, rédigée d'après les archives royales, qu'eile fût écrite sous les Ramessides par le scribe du papyrus royal de Turin ou sous les Lagides par Manéthon, reconnaissait avant les pharaons humains des dieux rois d'Égypte. A l'époque grecque on les classait en trois dynasties, la première celle des « dieux » θέω, la seconde des « demi-dieux » ἡωθεω, la troisième des « mânes » νέκωςς. A l'époque pharaonique, le classement est plus vague<sup>4</sup>, et, abstraction faite des demi-dieux et des mânes, le Pharaon se proclamait surtout le successeur des « dieux ».

Après la création du monde par un démiurge, dont le nom changeait suivant les villes<sup>2</sup>, la dynastie divine avait organisé



1. Maspero a démontré dans son mémoire Sur les dynasties divines de l'ancienne Égypte (Etwles de Myth., II, p. 279 sqq.) que les dynasties de 6501 et d'antien correspondent, à l'époque pharaonique, aux dieux des deux premières Ennéades d'Héliopolis. Quand aux vérues, ils ont été identifiés par Chassinat aux dieux de la troisième Ennéade héliopolitaine (Rec. de trar., XIX, p. 23.

2. Le démiurge était Phtah à Memphis, Toum et Rà à Héliopolis, Thot à Hermopolis, Montou à Thèbes, Khnoumou à Eléphantine, Seb en d'autres lieux, etc. (cf. Maspero, Etudes de Myth. II, p. 284, et Histoire, I,

et gouverné la terre d'Égypte: son histoire était consignée dans des annales qui nous sont parvenues en partie. Le soleil Rà avait régné le premier¹; ses enfants et petits-enfants, par couples de rois et de reines, Shou et Tafnouït, Seb et Nouït, Osiris et Isis, Sit et Nephthys, lui succédèrent². Les deux derniers rois, Osiris et Sit, étaient frères : leur rivalité sanglante fut le fait capital de l'époque des dynasties divines : peut-être symbolise-t-elle des luttes entre les tribus égyptiennes primitives.

Sit tua son frère Osiris et usurpa son héritage : jusqu'au jour où Horus, fils d'Osiris et d'Isis, força par les armes son oncle Sit à lui rendre la totalité du royaume paternel<sup>3</sup>, ou — suivant une autre tradition — reprit la moitié nord de l'Égypte après sentence arbitrale rendue par le dieu

p. 159, n. 4.) Chaque ville mettait son orgueil à posséder comme dieu local le démiurge.

- 1. D'après une tradition, il y aurait eu une période d'anarchie et d'égalité entre les dieux avant l'établissement de la royauté de Rà et l'organisation de l'univers; on parle aux textes des pyramides « d'un de ces grands corps de dieux nés jadis à Héliopolis, qu'aucun roi ne tenait, qu'aucun prince ne dirigeait.... alors que le ciel ni la terre n'existaient encore ». (Pépi II, l. 1228-1231.) Ce serait une indication sur une phase correspondante de l'histoire humaine d'Egypte, dans la période archaïque encore mal connue.
- 2. Pour les traditions relatives à l'histoire des dieux-rois, voir Maspero, Histoire, I, p. 160-178. On a deux fragments de la chronique du règne de Râ (Lefébure, Un chapitre de la chronique solaire, Zeitschrift, 1883, p. 27; Ed. Naville, La destruction des hommes par Râ (Trans. S. B. A., IV, p. 1; VIII, p. 412), et le récit des campagnes des dieux Shou et Seb (Griffith, The antiquities of Tell el Yahudiyeh, pl. 23-25). La légende d'Osiris, Isis, Horus, Sit, est contée dans le De Iside et Osiride, et par Diodorc, I, 13 sqq.; la plupart des détails en sont confirmés par une foule d'allusions éparses dans les textes religieux égyptiens et surtout dans le Pap. Saltier IV (Chabas, Le calendrier des jours fastes et néfastes; cf. Maspero, Histoire, I, p. 174-176.
- 3. Les campagnes d'Horus contre Sit sont gravées sur les murs du sanctuaire principal d'Horus, à Edfou. (Ed. Naville, Textes relatifs au mythe d'Horus; Brugsch, Die Sage von der geflugelten Sonnenscheibe; ef. Maspero, Etudes de myth., II, p. 321.)

Thot. Le triomphe d'Horus fut un événement mémorable entre tous, qui resta gravé dans le souvenir des hommes; mais après sa restauration, les traditions manquent ou s'obscurcissent. Horus était-il le dernier roi de la première dynastie ou le premier des épédeze. Ples Égyptiens n'étaient point d'accord pour le dire. Quoi qu'il en soit, parmi les demidieux qui succédèrent à Horus, on plaçait ses compagnons dans la lutte contre Sit, Anubis et Thot, — et les véxue; (ou « manes » Khou ( ) n'étaient autres que les propres « enfants d'Horus » . — On arrivait ainsi aux dynasties humaines dont le premier roi, Ménès, était, par la naissance et par le rang, le successeur des fils d'Horus. Après Ménès, les

- 1. La tradition hellénisée du De Iside et Osiride, 19 (ed. Parthey. p. 33), est confirmée par les textes égyptiens, qui appellent Thot le dieu qui « départage les deux compagnons (Horus et Sit). » Sur cette expression àp-rehouhoui, cf. Rec. de trav., IX, p. 57, n. 2. D'après une autre tradition égyptienne, l'arbitre avait été Seb (Sharpe, Egyptian Inscriptions, I, pl. 36-38 et Goodwin, dans les Mélanges Egyptologiques de Chabas, IIIe série, t. I, p. 281).
- 2. Manéthon, d'après le Syncelle (Fr. Hist. Gr., II, 5306-531a) cite Typhon (Sit) comme dernier roi de la première dynastie des 6501, et, d'après Eusèbe. Manéthon (Ib., II, 526) donne le même rôle à Horus fils d'Osiris et Isis. Le papyrus royal de Turin arrête la première dynastie divine à Horus d'Edfou (Horus le Grand) après avoir nommé Horus-les-dieux (fils d'Osiris et d'Isis) comme roi successeur d'Osiris et Sit. (Cf. Maspero, Etudes de Myth., II, p. 295). Les Égyptiens distinguaient et confondaient tour à tour Horus le Grand (Harocris, Harmachis) et Horus le Petit (Harpocratès) fils d'Osiris et d'Isis.
- 3. Manéthon-le Syncelle (Pr. Hist. Gr., II, 530b-531a); cf. Maspero, Hist.; I, p. 204, n. 2. On verra plus loin que Thot et Anubis sont les aides d'Horus dans ses fonctions de prêtre du culte osirien.
- 4. Chassinat (loc. cit., Rec. de trav., XIX, p. 23) montre que les « Mânes » sont à Edfou, les « Enfants d'Horus » de trave d'Horus d'

rois de toutes les dynasties se tenaient entre eux par les liens du sang et de l'hérédité<sup>1</sup>: tous, par conséquent, descendaient des fils d'Horus, d'Horus lui-même, et de Râ le premier roi d'Égypte<sup>2</sup>.

II. Vis-à-vis de ces dieux, le Pharaon n'est pas seulement dans la position d'un successeur qui occupe par le jeu du destin une place autrefois honorée de la présence divine : il est dans la situation d'un fils et d'un héritier. L'Égypte est pour lui un domaine patrimonial; il le tient de ses ancêtres divins. Or, dans la société humaine, tout bien tenu à titre de propriété qu'il provint d'héritage, d'achat, de donation, devait être « établi » () = ( smen) sur les papiers publics qui certifiaient le nom et la filiation du propriétaire, le nom et l'hérédité du domaine 3. L'Égypte était propriété du roi aux mêmes conditions. Sur les actes officiels, décrets, proclamations, actes de donations royales, etc., le Pharaon témoignait de son droit à l'héritage sur le pays d'Égypte, en mentionnant sa filiation et ses titres de propriété. Nous avons vu que les prédécesseurs divins des Pharaons étaient les démiurges organisateurs du monde et les dieux-rois, en particulier ceux de la première dynastie divine. Les uns et les autres sont mentionnés dans les protocoles des actes publics, comme garants de l'hérédité du Pharaon.

On affirme que le Pharaon est fils des démiurges dans des

<sup>1.</sup> Telle était, du moins, la théorie royale égyptienne, que j'examine au point de vue objectif.

<sup>3.</sup> Voir à ce sujet A. Moret, Un procès de famille sous la XIXe dynastie. (Zeitschrift, XXXIX, p. 29 )

formules de toutes les époques, dont voici les plus usuelles :

Phtah. — Dans un décret du dieu en l'honneur de Ramsès II et de Ramsès III, Phtah, s'adressant au Pharaon, dit de lui-même : « Je suis ton père qui t'ai engendré pour être un dieu qui fasse les actes de roi du Sud et du Nord en ma place »

Ces citations sont communes, je ne les multiplierai pas. Voici d'autres formules, d'un sens analogue, mais s'appliquant à chacun des dieux-rois de la première dynastic divine de Manéthon.

Rá. — Aux textes déjà cités, à propos de Râ démiurge, on

<sup>1.</sup> Abydos, I, pl. 51, l. 25-26.

<sup>2.</sup> Ä. Z., 1870, p. 2, pl. I, l. 1-2.

<sup>3.</sup> Abydos, I, pl. 5, l. 5-6.

<sup>4.</sup> A. Z., XXXII, p. 76 (Stèle de Pithom).

<sup>5.</sup> A. Z., XXXII, p. 81.

<sup>6.</sup> Ed. Naville, Le décret de Phtah-Totunen (Trans. S. B. A., VII, p. 121).

peut ajouter ces allusions à l'hérédité du Pharaon, vis-à-vis de Rà, premier roi d'Égypte :

Ramsès II « se lève comme un roi sur le trône de l'Horus des vivants, de même que son père Râ, tous les jours »

Shou. — Le titre de « fils du soleil » que porte le Pharaon l'identifie au dieu-roi Shou, que cette épithète désigne entre tous les dieux<sup>3</sup>.

Le titre « héritier de Shou » ( ) est fréquent sous les Ptolémées; on souhaite aussi au souverain le « règne de Shou » ( ) e ) e.

On dira encore du Pharaon qu'il est « frère d'Anhour, fils du soleil à sa ressemblance » parce que le dieu solaire Anhour se confond souvent avec Shou<sup>7</sup>.

<sup>1.</sup> Stèle de Kouban, 1. 2.

<sup>2.</sup> Stèle de Pithom (A. Z., XXXII, p. 81).

<sup>3.</sup> Brugsch, Religion und mythologie, p. 410; Thesaurus, p. 724-730.

<sup>4. 1.</sup> Z., XXXIV, p. 4, l. 13.

<sup>5.</sup> Rochemonteix-Chassinat, Edfou, I, p. 68.

<sup>6.</sup> De Rougé, Edfou, pl. CLIII.

<sup>7.</sup> Abydos, I, pl. 6, 1, 30.

Osiris. — Ramsès II « règne à la suite d'Osiris » ()  $\stackrel{\triangle}{=} \stackrel{\frown}{=} \stackrel{\frown}{=}$ 

Horus-Sit. — Les deux dieux rivaux, réconciliés après l'arbitrage de Thot, sont dans les formules de filiation tantôt distingués (Horus et Sit » tantôt réunis (Nibouï ou Noutiroui) . Le Pharaon est « semblable aux deux dieux ses frères jumeaux » (Le Quant de la pharaon de la pharaon est « semblable aux deux dieux ses frères jumeaux » (Le Quant de la pharaon de la

Les deux groupes échangent des les monuments de l'époque archaique (Fouilles d'Amélineau à Abydos, tombeau de Khâsekhemous hotep neboui àmf. Cf. De Morgan, Recherches, II, p. 243).

<sup>1.</sup> Pyr. de Téti, début, Pépi I, 1. 64, 65; Pépi II, 1. 136.

<sup>2.</sup> Stèle de Tombos, Piehl, Petites études, p. 1.

<sup>3.</sup> Abydos, I, pl. 7, 1. 56.

<sup>4.</sup> Abydos, I, pl. 5, l. 11.

<sup>5.</sup> Ä. Z., XXXII, p. 75.

<sup>6.</sup> Sur la lecture du groupe ou voir Piehl Proceedings S. B. A., XX, p. 198 et Sphinx, II, p. 140.

<sup>7.</sup> Stèle triomphale de Thoutmès III, 1, 22.

Il serait aisé de développer cette liste déjà trop longue de formules. Toutes les divinités d'Égypte, grandes ou petites, dans le sanctuaire où elles occupent la première place

<sup>1.</sup> Voir Piehl, Petites études égyptologiques, p. 9, n. 9.

<sup>2.</sup> Brugsch, Recueil de monuments, I, 50.

<sup>3.</sup> Zeitschrift, XXXII, p. 76.

<sup>4.</sup> Abydos, I, pl. 7, 1.60.

<sup>5.</sup> Ion de Rosette, texte grec 1. 10; cf. texte hiéroglyphique Rec. de trav. VI, p. 7.

<sup>6.</sup> Par ex., inscriptions d'Auguste et de Tibère, à Karnak (Zeitschrift, XXXVIII, p. 124-155) publiées par Erman.

peuvent assumer le rôle d'ancètre et de prédécesseur de Pharaon. Ceci n'est pas contradictoire avec l'idée que la filiation dont le roi se réclame surtout est celle des dieux qui ont régné sur l'Égypte. Les figures du panthéon égyptien se ramènent facilement, sinon à un monothéisme, du moins à un « hénothéisme » solaire; toutes sont des répliques plus ou moins fidèles du soleil Rà; aussi tous les dieux ont-ils peu ou prou régné sur l'Égypte, à l'image de leur prototype, avant la venue des dynasties humaines. A quelque personnalité divine que le Pharaon s'adresse, il est toujours en présence, suivant la formule égyptienne, de ses « frères » ou de ses « pères les dieux ».

Aussi plutôt que de citer une nomenclature plus longue—qui serait toujours incomplète—est-il plus utile de définir le sens précis des termes dont le Pharaon se sert pour désigner sa filiation et son hérédité vis-à-vis des dieux. Au cours des citations données précédemment certains mots reviennent sans cesse: le Pharaon est le fils sa, l'héritier sans cesse: le Pharaon est le fils sa, l'héritier son doud (lit.: « la chair ») du dieu; et il est « établi » (smen) sur le trône de son père. Ces termes ne sont pas employés sans intention; ce sont des expressions techniques, celles dont les Égyptiens se servaient pour désigner la filiation et l'hérédité humaines dans les actes de transmission de propriété.

Quand un fils possédait de plein droit un bien venant de son père, on disait qu'il était « établi » ( \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \)

<sup>1.</sup> J'ai résumé ce que l'on sait actuellement sur ces questions dans mon mémoire Un procès de famille sous la XIX<sup>e</sup> dynastie (Zeitschrift, XXXIX, p. 30).

tament » — amit-pou' (lit. : « ce qui est dans la maison »); le père le rédigeait et le faisait enregistrer au greffe du nomarque par devant témoins. L'inventaire-testament donnait la description détaillée du bien transmis, avec sa contenance, et, s'il y avait lieu, le nombre des maisons, des champs cultivés, des arbres, des sources, des serfs de la glèbe, qui y étaient compris.

<sup>1.</sup> Les Amit-pou sont mentionnés dès les IV-Ve dynasties (RIH, pl. I, l. 6,18; Mariette, Mastabas, p. 318). — Les Papyrus de Kahun (ed. Petrie Griffith) nous en ont conservé de la XII<sup>2</sup> dynastie.

<sup>2.</sup> De Rougé, Edfou, pl. CXVI et Brugsch, Thesaurus, p. 604-607. Jecite d'après ce dernier texte.

<sup>4.</sup> L. 2-4.

réjouisse son cœur de sa portion (d'héritage) »¹. Le Pharaon, qui est lui aussi, comme nous l'avons vu, « l'héritier accompli d'Ounnosir » est associé par l'inventaire-testament au dieu Horus pour la jouissance de l'héritage : Râ lègue son royaume à Horus d'Edsou à condition que lui-même « donne des millions de panégyries et des centaines d'années sur le siège d'Horus au fils du soleil Ptolémée et établisse le double (de celui-ci) en tête des doubles vivants »...². Une formule finale atteste que l'acte a été dùment enregistré : « Tous ces biens en leur totalité sont « établis » sur le plan général de l'Égypte du Sud et du Nord »³; d'après les intentions des rédacteurs, l'acte est fait pour le roi aussi bien que pour le dieu.

Dans d'autres textes d'Edfou<sup>\*</sup>, on certifie que le roi possède « la durée de Râ, les royautés de Toum, le règne de Shou, le trône de Seb, le grand inventaire-testament du modeleur d'Osiris, Horus ».

A l'époque classique les mêmes expressions étaient certainement employées : sur un ostracon du Musée de Gizeh, dans un hymne à Ramsès II, on lit : « les royautés d'Horus et de Khopri sont la propriété ( \( \bigcirc \) \( \bigcirc \

<sup>1.</sup> L. 15-16.

<sup>2.</sup> L. 16-17.

<sup>3.</sup> Les textes juridiques relatifs aux affaires privées appellent les registres du cadastre, où sont « établies » les proprietés, du nom de cf. mon étude Un procès de famille sous la XIA° dynastie, Zeitschrift, t. XXXIX, p. 15).

<sup>4.</sup> De Rougé, Edfou, pl. CLIII (cf. CLII); P. T. C. CLIII); P. C. CLIIII); P. C. CLIII); P. C. CLIIII); P. C. CLIII); P. CLIIII; P. CLI

ton cœur de (ses biens) il a fait pour toi un inventaire-testament ( ) »¹. — Ainsi, dans la pensée des Égyptiens, les archives du Pharaon conservaient le testament des dieux; le roi possédait les titres de propriété de son héritage aussi bien que n'importe quel fils des hommes héritier de son père².

III. L'expression de l'hérédité du Pharaon vis-à-vis des dieux se disperse dans des formules variées, puis se résume dans l'acte officiel du testament des dieux. La filiation du roi vis-à-vis des dieux, exprimée d'abord par d'innombrables épithètes, trouve aussi sa formule officielle dans le Protocole, ou, comme disaient les Égyptiens, dans le « Grand Nom » (ran our) du Pharaon.

Ce protocole royal n'a été définitivement fixé qu'assez tard, sous la XII° dynastie; mais les termes qui le composent se retrouvent, plus ou moins complets, dans les titres des plus anciens Pharaons, et leur série, une fois constituée, fut respectée par les souverains de l'Égypte jusqu'aux derniers Césars. L'analyse technique des éléments du «Grand Nom» a été faite magistralement par Erman et Maspero³; je m'efforcerai ici de mettre en lumière l'intention morale que révèle le

- 1. Texte publié d'abord par Erman, Zeitschrift, t. XXXVIII, p. 40, puis plus complètement par Daressy, Catalogue général des antiquités égyptiennes du Musée du Caire, Ostraia, nº 25.204, p. 40, l. 9.
- 2. Le temple d'Edfou a conservé des décrets ( e ) de Rà en faveur de son fils Horus qui s'incarne dans le Pharaon. Dans un de ces textes, relatifs au couronnement du dieu et du roi (scène du lancer des oiseaux), on dit que Rà a décrété un inventaire-testament de tous ses biens pour le compte du dieu et du roi ( e ) Rochemonteix-Chassinat, Edfou, II, p. 14). Voir aussi Brugsch, Wörtb. Supplément, p. 72-73.
- 3. Erman, Aegypten, p. 89-91; Maspero, Etudes égyptiennes, II, p. 273-288, Sur les quatre noms officiels des rois d'Egypte, et Histoire, I, p. 258 sqq.

A. MORET. 2

choix de ces noms. Ce choix n'avait point été fortuit: comme dans la plupart des sociétés antiques ou primitives, les noms avaient en Égypte une valeur éminente', un sens puissant: ceux du Pharaon étaient d'une signification précise et l'on n'aurait pu les changer sans altérer la personnalité du souverain.

Le « grand nom » comprenait trois espèces de titres, composés d'éléments les uns invariables, donnés à tous les Pharaons, les autres personnels à chaque roi et variables avec lui.

4° Le Pharaon était appelé « Horus » (in l'identifiait soit au dieu solaire « Horus le grand, le dieu d'Edfou, maître du ciel » (in le grand) soit au dieu Horus, fils d'Isis et d'Osiris » (in le grand) (in le gra

Sons l'une ou l'autre de ces formes, comme dieu du ciel fils du démiurge Rà (Horus le grand) ou comme dieu « modeleur de son père Osiris » , Horus incarnait en lui l'idée la plus haute que les Égyptiens avaient pu se faire du Fils; aussi dans les groupements de dieux en triades composées du dieu père, de la déesse mère et du dieu fils, ce dernier est-il sans cesse identifié à Horus. Le culte d'Horus dieu-fils lui a valu d'ailleurs un nom spécial « Horus l'enfant »

<sup>1.</sup> Lefebure, Le nom en Egypte (Mélusine, VIII, n° 10 et Sphinx, I, 93. Les dieux créent par la voix; nommer les choses et les êtres, c'est les appeler à l'existence (cf. Rituel du culte divin, ch. 41).

<sup>2.</sup> Sous la forme Apolypis.

<sup>3.</sup> Sur Horus, dieu identique à Shou, fils de Rà, voir Brugsch, Thesaurus, p. 776-778 et Religion, p. 437, 530; Maspero, Études de myth., II, p. 227 sqq. A partir de la XIIe dynastie le titre royal s'écrit Horus Rà

(Louvre, Stèle C 1). Horus se confond alors avec Rà (Brugsch, Religion, p. 529).

<sup>4.</sup> By By Hor nesnou tef-f. Cf. Chapitre V.

(Hor pa Khrodou 'Λρπεκράτης). Appeler le roi « Horus » c'était le dénommer le « fils des dieux », et en particulier, le « fils de Râ ».

Dans le langage courant, il suffisait de dire « l'Horus » <sup>2</sup> pour désigner le Pharaon; mais le langage officiel exigeait plus de précision : avec le nom d'Horus, on avait composé deux titres royaux : le nom de double et le nom d'Horus d'or.

D'après les formules protocolaires, le nom d'Horus est donné à cette partie de la personne du pharaon qui s'appelle le « double » L ka, sorte d'àme corporelle qui épouse les contours physiques de l'homme et survit, sous cette forme, après la mort dans les statues du défunt. Le double du roi est souvent représenté, vivant et agissant derrière son possesseur; sur sa tète, entre les deux bras de l'hiéroglyphe qui forme son nom, L, s'allonge en un rectangle le plan d'un édifice, temple ou tombeau, 3 où le double royal est adoré

- 1. Brugsch, Religion und Mythologie, p. 354 sqq. Cf. Maspero, Contes populaires (2<sup>r</sup> édit.), p. 117, nº 5; 119, nº 1.
- 3. C'est un plan en perspective, avec les détails d'une façade à rainures comme celle des tombeaux archaïques, la porte est souvent munie de verrous. (Voir le tombeau de Ahà-Menès dans De Morgan, Recherches, II, p. 157 et Borchardt, Zeitschrift, XXXVI, p. 85-107.) Les Egyptiens appelaient ce cadre serble serble; c'était un naos serble d'où l'oiseau pouvait s'envoler, par ex. au jour du sacre, lors du lancer des quatre oiseaux symboliques (cf. Rochemonteix-Chassinat, Edfou, II, p. 14). Aussi disait-on que le Pharaon est a chef du srekh

pendant la vie et reposera après la mort. Dans ce rectangle un nom est inscrit : il se compose d'un élément permanent, le signe & « Horus », ou & Horus-Râ, debout sur le serekh<sup>1</sup>;

mule est aussi appliquée à Ptolémée II. P. thomstele, A. Z., XXXII, p. 76). Le double royal vit dans la tebit » 

(formule qui accompagne le plus souvent la représentation du double royal portant son nom gravé sur sa tête, par exemple dans Ed. Naville, Deir el-Buhari, III, pl. LXXXV).

La signification du cadre où est inscrit le nom de double a été longtemps méconque. On y voyait une bannière rectangulaire, avec frange au bas, d'où l'épithète « nom de bannière, donnée fort longtemps au « nom de double ». Petrie (Tanis, I, p. 5 et A Season in Egypt, p. 21-22) et Maspero (Revue critique, 1888, II, p. 118) ont démontré qu'il s'agissait du plan d'un édifice, et plus particulièrement d'un tombeau. Je proposerai d'y voir le plan d'un édifice en général, temple aussi bien que tombeau, où le double du roi reçoit pendant la vie et après la mort le culte divin et le culte funéraire; à Louxor (Gayet, pl. XVI, fig. 50) le srekh de facade au naos du dieu Min ; à Abydos, le roi Séti Ier a un siège en forme de srekh (I, pl. 33 a) ce qui symbolise sa prise de possession du sanctuaire. L'édifice est donc un temple aussi bien qu'un tombeau. On a dit à tort que lorsqu'un roi mourait « on établissait l'épervier Horus sur le srekh, c'est-à-dire le tombeau » (Mariette, Mon. div. pl. 9, 1. 2-3, stèle de l'intronisation; Chabas, Choix de textes, p. 64 traduit aussi établi sur sa chasse (c'est-a-dire quand le roi fut enterré). En réalité, la formule veut dire « lorsque le roi fut intronisé»; ce sens apparait nettement dans un récit du couronnement de Thoutmès III (Brugsch, Thesaurus, p 1283, l. 12): « Horus lui-même a gravé mon nom royal (nekheb), il a établi l'épervier sur le srekh ( [], il m'a rendu fort comme un taureau puissant, il m'a fait lever dans

Thèbes » (expressions qui développent les épithètes du nom royal). Voir aussi les textes ptolémaiques cités par De Rochemonteix. Œuvres, I, p. 252 et 290.

1. L'épervier est figuré tantôt dessus, tantôt dedans le srekh; une variante archaique existe dans le nom de double du roi Khâsakhemoui

à l'intérieur du cadre une épithète variable exprime une des qualités de l'Horus désirées par le roi. Ce nom de double est en usage dès les temps les plus reculés : celui que l'on attribue à Ménès Abrada signifie « Horus combattant » ; Ramsès II avait choisi l'épithète « Horus, taureau vigoureux aimé de Mâït Abrada ; Ptolémée II Philadelphe « Horus, l'adolescent vaillant » Ptolémée II Philadelphe « Horus, l'adolescent vaillant » Abrada caractérisent un « double » en pleine vie active : souvent l'épervier qui figure au début est introduit par le mot Ankh : « Il vit l'Horus è ». En résumé, le titre signifie que le « double » du roi, est Horus incarné et vivant.

Le nom d' « Horus d'or » se distingue du nom de double en ce que l'épervier Horus y est représenté debout sur le signe de l'or Hor noub. Ce titre est postérieur à celui de l'Horus simple qui forme le nom de double; il apparaît au début de la IV dynastie sous Snofrouï, et son introduction dans le protocole royal s'explique par le besoin de préciser un des caractères distinctifs du Pharaon, que ne définissait pas le premier nom d'Horus. Sur la foi d'une inscription bilingue datée de Ptolémée V Épiphane, Brugsch avait traduit Hor

(II° ou III° dynastie) où set remplacé par les deux Horus ou par Hor-Sit saffrontés. (Voir pl. I.)

1. De Morgan, Recherches, II, p. 167. Les autres exemples, d'après Lep-

<sup>1.</sup> De Morgan, Recherches, II, p. 167. Les autres exemples, d'après Lepsius, Konigshuch.

<sup>2.</sup> Voir à ce sujet, F. von Bissing, Die statistische Tafel von Karnak, p. 1, qui cite la formule analogue  $\stackrel{\circ}{\downarrow}$  " Il vit le roi du Sud et du Nord (L. D., III, 59 a).

noub par « Horus superior inimicis¹ », Horus sur son ennemi Sit (noub devant être lu Noubti, l' « habitant d'Ombos » Sit-Typhon). Sans contester l'interprétation qu'on donnait de ce titre à l'époque ptolémaïque, je crois qu'à l'époque pharaonique Hor noub signifiait « Horus d'or » et non point « Horus vainqueur de Sit »². L'origine de ce sens nous est donnée par la forme première que nous connaissions d'un « nom doré »³ royal : c'est celui du roi Zosiri, de la IIIº dynastie; il est écrit Rà noub « Râ d'or », formule remplacée ensuite

- 1. Le texte grec donne (βασιλεύοντος) άντιπάλων ὑπερτέρου.
- 2. J'ai soutenu cette interprétation nouvelle du titre dans un article du Recueil de travaux (XXIII, p. 23-32: Le titre Horus d'or dans le protocole pharaonique) auquel je renvoie pour le détail de la démonstration.
- 3. Inscription de la chambre funéraire de la pyramide à degrés de Saqqarah (L. D., II, 2 f., et Auswahl, pl. VIII). L'équivalence de avec avait été déjà suggérée par K. Sethe (A. Z., XXXV, p. 4, n. 2). J'ajoute cette observation que l'inscription de Séhel (Brugsch, Siebenjuhrige Hungersnoth), rédigée à l'époque ptolémaïque soi-disant au nom du roi Zosiri, remplace par ce qui prouve l'identité des deux titres; à la basse époque, on écrit aussi a « Hor-Rà d'or » (Marucchi, Gli ohelischi egiziani di Roma, p. 126: obélisque de Domitien); la forme de l'époque gréco-romaine (Stèle de Pithom, A. Z., XXXII, p. 79) est aussi un rappel du titre archaïque. A l'époque classique, on trouve la forme (avec le déterminatif du métal) dans un texte officiel de Thoutmès Ier (Ad. Erman, A. Z., XXIX, p. 147).

La formule « nom doré » est égyptienne, et paraît sur la « Pierre de Palerme » (attribuée à la VI° dynastie) sous la forme « le nom royal doré ». Cf. Recueil, XXIII, p. 126. Enfin, de même que devant le « nom de double » on peut trouver « le deux Horus, Horus-Sit » de même devant le nom d'Horus d'or, on trouve sous

par celle d' « Horus d'or ». Le dieu d'or est donc comparé au soleil : en effet, l'or « liquide de Rà » sert à modeler un corps incorruptible pour les dieux, les rois fils des dieux, et les morts divinisés'.

On appelle Pharaon « Horus d'or » pour attester son origine divine, pour lui décerner le privilège d'indestructibilité, d'incorruptibilité dont les dieux se prévalaient par nature, et que les hommes pouvaient acquérir par les rites du culte funéraire. A mon sens, tandis que le « nom de double » attribue à l'âme-double du roi la vie d'Horus, le « nom doré » spécifie que le Pharaon en tant que fils des dieux, et surtout de Râ, est déjà incorruptible de corps comme un dieu.

Ainsi le nom d'Horus, sous deux formes, signale l'origine divine du Pharaon, en attribuant à son corps comme à son âme la personnalité d'Horus.

l'ancien empire et l'Horus double et triple (Recueil, XXIII, p. 26).

- 1. Recueil, XXIII, p. 26-31.
- 2. Stèle de Kouban, 1. 1.
- 3. Brugsch, Thesaurus, p. 857.
- 4. Marucchi, Gli obelischi egiziani di Roma, p. 126-127.

2º La filiation solaire du Pharaon s'exprime encore par ce qu'on a appelé les « noms solaires » : le roi n'est plus identifié à un dieu, intermédiaire entre lui et le soleil Râ; il est qualifié directement « fils du soleil ». Les noms d'Horus mettent le Pharaon en communication médiate avec Râ; les noms solaires les mettent en communication immédiate. Comme les précédents, ces noms comprennent des éléments invariables et des éléments variables.

L'élément invariable c'est d'abord les mots sa Râ « fils du Soleil Râ » dont l'usage apparaît de fort bonne heure, sous la V° dynastie. L'expression est assez claire par elle-même : on la trouve cependant développée, commentée ainsi : « fils du soleil, de son ventre, aimé de lui » (sa Râ n khât-f mer-f)¹. Un autre élément invariable est le signe symbolique que nous dénommons « cartouche » assez improprement puisque les Égyptiens l'appelaient « cercle » shenen². A l'origine c'était un cercle arrondi sur une base plate o, dont la forme rappelait celle d'un anneau à sceller; puis on a préféré l'ellipse au cercle³; l'une et l'autre figure étaient pour les Égyptiens un schéma de Jacourse circulaire

- 1. Stèle d'Amada (Aménophis II), l. 1 (Reinisch, Chrestomathie, pl. 7). Cf. Décret de Phtah-Totunen, l. 2. Sur la date de l'usage du titre cf. Petrie, History, I, p. 69.
- 2. H. Schafer, ap. A. Z., XXXIV, p. 167, a montré, d'après un passage du Pap. de Berlin, n. 3049 que le Pharaon était appelé
- 3. La forme circulaire Q apparaît répétée deux fois comme cadre des noms royaux de Zosiri (IIIe dynastie); Sethe (A. Z., XXXV, p. 4, n. 2) y a bien vu la forme arrondie originelle du cartouche (opinion contestée par Wiedemann P. S. B. A., XX, p. 112); la forme elliptique appa-

ou elliptique du soleil, « un plan du monde, l'image des régions que Râ entoure de sa course et sur lesquelles Pharaon exerce son empire en tant que fils de Râ' ». Le cartouche évoquait aux yeux le contour du domaine où vivait le Pharaon identifié au soleil, c'est-à-dire l'orbe solaire; de même qu'on inscrivait le « nom de double » dans la demeure du double, on inscrivit dans le cartouche le nom du Pharaon en tant qu'habitant du circuit solaire; ce nom était l'élément variable du titre. L'usage fut au début d'avoir un seul nom et un seul cartouche, puis on adopta deux noms; il y eut alors deux cartouches qui furent séparés par le groupe . L'idée qui amena le dédoublement du nom et du cartouche apparaîtra plus clairement dans l'analyse du troisième groupe des titres royaux.

Les noms inscrits dans les cartouches pouvaient varier avec chaque Pharaon. L'un des deux, le premier en usage avant l'adoption du cartouche double, qualifiait dès sa naissance l'enfant royal. Le sens qu'il offrait variait suivant la mode ou le temps, mais, à l'époque classique, il est « théophore » c'est-à-dire qu'il exprime un vœu lié au nom d'une divinité: Amenemhâit « Amon est en avant (de moi); Amenophis « Amon repose (en moi) »; Ramsès « Rà l'a enfanté ». Ces noms étaient pareils à ceux des autres hommes, ils ne révélaient pas la race divine du roi. C'est que les princes royaux ne devenaient pas tous des pharaons. S'ils n'arrivaient pas au

raît de suite après avec Snofroui et Chéops; Petrie, History, I, p. 31 (L. D., II, 1, c) à Hiéraconpolis, le roi archaïque Besh Kähsakhem inscrit son premier nom dans le cartouche arrondi Q (Quibell, pl. XXXVI).

signe le cartouche royal.

<sup>1.</sup> Maspero, Histoire, I, p. 260. — L'idée que le Pharaon règne dans les limites que circonscrit le disque solaire avait été exposée avec beaucoup de clarté par Grébaut dans l'Hymne à Amon-Ra surtout p. 215-216, Les deux yeux du disque solaire (Recueil de trav., I, p. 73), et les Mélanges d'archéologie égyptienne et assyrienne, p. 249. Voir les textes cités à propos du titre du le mot circuit du soleil est le même que celui qui dé-

tròne, ils gardaient leur nom tel quel; s'ils ceignaient la couronne, leur nom ne devenait royal que par son inscription dans le cartouche solaire. Aussi le nom reçu à la naissance semblat-il insuffisant à caractériser le Pharaon; pour cette raison, et d'autres qui seront exposées plus loin, on donna au roi, au moment où il prenait le pouvoir royal, un second nom inscrit dans un second cartouche.

Comme le premier, ce second nom est théophore, mais le choix du dieu ne change pas suivant la mode de l'époque'; à travers toute l'histoire d'Égypte, presque sans exception, le dieu Rà occupe la place divine. Ainsi Pépi I se dit « aimé de Râ » of f; Ousirtasen I s'intitule « le double de Rà se manifeste » of f; Ramsès II est « celui qui est riche de la vérité de Râ, élu de Râ » of f; Ptolémée II « puissant double de Râ, aimé d'Amon » for prochait le roi de son père Râ, par une affirmation constante de filiale piété. Dans l'ordre du protocole, la première place lui fut donnée : c'est pourquoi on l'a appelé, improprement d'ailleurs, le « prénom », pour le distinguer du « nom » reçu à la naissance et inscrit dans le second cartouche.

On voit par ce bref exposé quelles intentions dictent le choix des « noms solaires » inscrits dans les cartouches et réunis par l'épithète « fils du soleil ». Tandis que les noms

<sup>1.</sup> La seule mode dont le nom donné à l'avènement subisse l'influence est dans le choix des épithètes accolées au nom de Râ. Ainsi que M. Maspero le faisait observer à ses cours du Collège de France, dans chaque famille royale ou dynastie, il y a une règle de formation du prénom, Ainsi pour la XII° dynastie: Ousirtasen I: « Le double de Râ se manifeste »; Amenemhaut II: « Les doubles de Râ sont d'or »; Ousirtasen II: « Le lever de Râ se manifeste »; Ousirtasen III: « Les doubles de Râ se lèvent », etc.; on sent une harmonie visible et voulue dans la série de ces choix.

3° Les « noms solaires » et les « noms d'Horus » du Pharaon sont encadrés de titres invariables, qui font partie intégrante du protocole et achèvent d'en préciser le sens.

Le premier de ces titres souton bàit désigna d'abord le « roi de la Haute et Basse Égypte »; puis, quand la tradition théologique s'imposa, le « roi du Sud et roi du

- 1. Stèle de Kouban, 1. 18. Cf. Grébaut, Hymne à Amon-Ru, p. 187.
- 2. La lecture bàit du groupe 🧏 n'a été établie que récemment, après de laborieuses discussions. La lecture kheb 💿 | fut longtemps admise, puis Brugsch lut l'abeille Qat (Wert. p. 1232) et Lepage-Renouf nit (i. Z., 1877, p. 79). Piehl réfuta la lecture de Brugsch et s'en tint à celle de Lepage-Renouf (ä. Z., 1877, p. 39-41). Mais K. Sethe a démontré que la couronne du Nord, 🦫 en tant que signe royal symbolique se lisait 📗 🕽 😑 😾 bait d'après un texte de la pyramide de Téti (l. 351-352); il en a conclu que l'abeille royale 💆 se lisait aussi bàit, lecture qu'on retrouve dans le mot « miel » en copte, εδιω (A. Z., 1890, t. XXVIII, p. 125). W. Max Muller confirma ce dernier rapprochement et cita un texte des momies royales de Deir el-Bahari (Miss. arch. franç... I, p. 598) où Amon est appelé Nord ven opposition à souton « roi du Sud » (A. Z., XXX, p. 56). La démonstration fut achevée par G. Moller qui cita un duplicatum du texte de Teti où bâit ] ] = est remplacé par ( ... XXXV, p. 166-167); Piehl confirma ces lectures d'après un texte d'Edfou (A. Z., XXXVI, p. 85).
- 3. Le décret de Rosette donne : βασιλεύς τῶν τε άνω καὶ τῶν κάτω χορῶν (1.3; cf. texte hiérogl. Recueil, VI. p. 5).

Nord, termes d'une signification plus large que les précédents. Le titre ainsi traduit est plus divin que royal et s'applique autant qu'aux rois, aux dieux solaires tels que Amon-Râ, Shou, Osiris, Isis, Hor<sup>1</sup>, parce que le soleil dans sa course « tranche le ciel des deux plumes » de sa couronne Nord » ( ) 3, et traverse « le ciel du Sud et le ciel du Nord » ( ). Des textes mettent en effet le titre « roi du Sud et du Nord » en relation avec ces idées solaires : on dit au dieu Rà, en lui parlant de Pharaon : « Tu l'établis dans ta dignité de roi du Sud et du Nord en tant que chef du circuit du disque solaire » ( De la leurs on la leurs on la leurs on dit à Pharaon lui-même : « De même que Râ est prospère en naviguant dans le ciel, tu resplendis comme roi du Sud et du Nord » 3 ( C o 1 N 1 ) W P O N C † 1111). Le Sud et le Nord peuvent désigner d'une façon générale les deux moitiés de l'univers divisées, pour nous, par l'équateur ou dans un sens plus restreint les « deux terres », le Sud et le Nord de la terre 6. De là une habitude

<sup>1.</sup> Exemples cités par Grébaut, Hymnes à Amon-Ra: Amon-Rà, p. 181; Shou, p. 179; Osiris, p. 177; Isis (Mélanges, p. 248). Cf. Recueil, I, p. 72.

<sup>2.</sup> Épithète d'Osiris (Lourre, A, 66; Pierret, Inscript, I, p. 3).

<sup>3.</sup> Épithète d'Horus, Grébaut, Hymnes, p. 189.

<sup>4.</sup> L. D., III, 107, a, 1.

<sup>5.</sup> Grébaut, Hymnes à Amon-Ra, p. 218.

<sup>6.</sup> Il y a certains cas où le groupe des « deux terres »  $\frac{1}{N}$  a comme variante le ciel et la terre. Ainsi sam taou « la réunion des deux terres » lors du couronnement royal (cf. ch. III) peut être remplacé par la « réu-

L'influence théologique qui a fait dévier le sens du titre semble expliquer aussi le dédoublement des cartouches, des noms solaires, des noms d'Horus. Il a fallu deux noms dans chaque série des titres pharaoniques, parce que Pharaon était l'incarnation du soleil Râ (ou de l'Horus) qui divise en deux parties l'univers. Le titre est d'ailleurs étroitement lié aux cartouches et aux noms solaires; il précède toujours le « prénom » c'est-à-dire le nom solaire et royal par excellence, et on le retrouve dans cet emploi dès les premiers monuments connus i jusqu'aux dernières époques de la civilisation égyptienne. Nous verrons plus loin que ces dédoublements s'expliquaient au début par des raisons purement historiques.

A l'expression s'opposait encore dans le protocole un second titre aussi ancien que le précédent et expressif de

nion du ciel à la terre » (Ed. Naville, Festival Hall of Osorkon, pl. II, n° 8) Il semble y avoir souvent ambiguite voulue quand les Égyptiens parlent des «deux terres »; il s'agit des deux parties opposables de l'Univers entier autant que du monde terrestre.

<sup>1.</sup> Stèle de Tombos (L. D., III, 5, a, 1. 2.

<sup>2.</sup> Petrie, Royal Tombs of the first dynasty, p. 35.

la mème idée; c'est le groupe nebti qu'à l'époque grecque on traduit par zópiez 3251\lambdazi\over a maître des deux couronnes » L'aurai l'occasion de montrer plus loin (ch. viii) que les couronnes royales sont des êtres divins qui interviennent activement dans la vie du Pharaon; elles étaient identifiées aux divinités protectrices des parties de l'univers parcourues par le soleil et par son successeur le Pharaon; ici la déesse Nekhabit. et la déesse Ouazit maîtresse l'une du Sud, l'autre du Nord', symbolisent la couronne blanche du Sud, et la couronne rouge du Nord, dont l'union formait le pschent d, diadème symbolique du « maître des deux terres ». Les monuments montrent sans cesse la relation qui unit les couronnes du Sud et du Nord et les déesses

1. Le groupe a été longtemps d'une lecture discutée (cf. Piehl, P. S. B. A., XIII, p. 569). Erman proposa (A. Z., XXIX, p. 57) de le lire smaouti d'après un titre des reines, qui signifie en réalité « l'alliée » smaouti de l'Horus, et qui ne s'applique pas au Pharaon mais aux reines elles-mêmes; cette observation est due à Daressy (Recueil, XVII, p. 113) confirmé par Ed. Naville (A. Z., XXXVI, p. 133) et par Piehl (P. S. B. A., XX. p. 199). Daressy a montré d'autre part qu'un collier dessiné sur un cercueil de la XII° dynastie, et orné d'un vautour et d'une uraus était appelé « le collier des nebti » C'est-à-dire « le collier des deux maîtresses (du Sud et du Nord) » (Recueil, XVII, p. 113); plus tard, il put établir que le groupe était bien l'équivalent de (Recueil, XX, p. 75, n. 2). La lecture nebti semble donc acquise pour le titre que les Grecs interprétaient « maître des deux couronnes ».

2. Brugsch, Uebereinstimmung einer hierog. Insch. von Philae, p. 70. 3. Nekhabit est la déesse d'El-Kab, grand sanctuaire archaïque du sud de l'Égypte; Guazit est la déesse de Bouto, la ville sacrée du Delta. — Voir à ce sujet Grébaut, Hymne à Amon-Ra, p. 195 sqq. Wiedemann (P. S. B. A., t. XX, p. 117) interprète le titre nebti comme « maître d'El Kab et de Bouto », c'est-à-dire du Sud et du Nord.

avec le disque solaire : dans la plupart des tableaux religieux des temples on voit le vautour du Sud et l'uræus du Nord offrir au roi, celui-ci avec ses serres, celle-là dans les replis de sa queue, l'image archaïque du cartouche Q qui symbolise le domaine d'action du soleil et du Pharaon¹. Parfois aussi les mêmes déesses, sous la forme des couronnes Q et V coiffent les deux cartouches royaux de Snofrouï, c'està-dire le cercle solaire, par ex. dans la pierre de Palerme². Le titre v est donc un symbole de même nature que v, ou que v debout sur le plan rectangulaire du temple royal; cela semble résulter aussi de la variante archaïque v, et où l'épervier Horus figure à côté de l'Uræus du Nord.

Le groupe a d'autant plus d'analogie avec les noms d'Horus qu'il est suivi, comme l'épervier, d'une épithète variable avec chaque Pharaon, et que cette épithète, jusqu'au milieu de la XII° dynastie, fut commune au « nom de double » et au nom nebti : par exemple Zosir a comme nom d'Horus

mann, P. S. B. A., XX, p. 112). Les deux déesses sont appelées

les mères du roi, comme les deux dieux 🚉 📜 sont ses pères (Décret de Phtah Totunen, 1. 37).

<sup>1.</sup> Par ex. Ed. Naville, *Deir el-Bahari*, III, pl. LXIV où *Nekhabit* tend le cartouche de ses serres, tandis qu'il est projeté par le corps des *Ouazit* en frise au plafond. Cf. t. II, pl. XXXVIII-XXXIX. Le vautour *Nekhabit* présente déjà le cercle solaire Q où le nom du roi *Besh* est inscrit, sur un vase d'Iliéracoppolis (Quibell, pl. XXXVI).

<sup>2.</sup> A. Pellegrini (Archivio storico siciliano, n.s., XX, 1896, pl. I, d. lig.) 3. Tablette du roi Ahà-Ménès à Negadah (cf. pl. I; voir à ce sujet Wiede-

<sup>4.</sup> Cf. Brugsch, A. Z., XXVIII, 110.

lement à partir d'Ousirtasen II qu'une épithète spéciale différencia le *nebti* du nom de double; Thoutmès I par exemple, s'intitule « maître des deux couronnes, qui se lève en roi (couronné) de l'Uræus, fort et vaillant »

puissant de Màït ». L'usage persista jusqu'à la fin : Ptolémée II qui est « l'Horus-Rà adolescent vaillant » se dit « maître des deux couronnes, grand de vaillance ».

IV. Les textes de toute époque cités plus haut nous font voir clairement quelles intentions les Égyptiens discernaient dans le choix des noms royaux. Les titres d'Horus attestent l'origine divine du roi en lui attribuant la personnalité du dieu céleste ou du fils d'Osiris vainqueur de Sit; les noms de naissance et d'intronisation, enfermés dans le cartouche, image de l'orbe solaire, rappellent la filiation immédiate du Pharaon vis-àvis de Ra; les doubles titres souton bàit, nebti, spécifient que le roi domine sur le Sud et le Nord comme le disque solaire. Tous ces noms impliquent la divinité de ceux qui les portent : les noms d'Horus sont ceux d'un dieu; les noms et titres solaires avaient été, d'après la tradition, adoptés par les dieux, au temps où ils régnaient sur l'Égypte, et l'on pouvait toujours les attribuer aux divinités. Le Pharaon n'avait donc fait qu'adopter le protocole en usage sous les dynasties divines.

Telle est la théorie qui ressort des documents officiels de l'époque classique. Ce n'est pas qu'il soit impossible de donner du protocole royal une explication *humaine* après avoir exposé la tradition théologique. Le dédoublement des noms et des titres, Horus et Horus d'or, roi du Sud et du Nord,

<sup>1.</sup> K. Sethe, A. Z., XXX, p. 53, n. 4.

<sup>2.</sup> Stèle de Tombos, 1. 1.

<sup>3.</sup> Brugsch, Thesaurus, p. 855.





EXEMPLES DE PROTOCOLES DES ROIS DE LA PÉRHODE ARCHAIQUE
L'Appende de calmant le nom de double du roi Khisaldemour Neboun foupon ûmf, précédé de l'Horus-Sit. A
gemele, le droit Shou doume le vue et la burce (De Morgan, Recherches, II, p. 244). — 2. L'alette d'ivoire portant le
nom de double Archi Morga et le nom de mélet (De Morgan, Recherches, II, p. 245). — 4. Nom de double de Azzh,
le l'herogylyshe du double (De Morgan, Recherches, II, p. 247). — 5. Nom d'Hours et three Souton beint de Azzh
Mechapen l'eleve, Roquit touble, (pl. 24). — 7. Nom d'Hours et titre nebu de Mersekha Semenpsis (Petrie, Royal
Louble, pl. 25, — 5. Noms de Souton bent et de nebu da Archende d'Archende (De Morgan, Recherches, II, p. 24).
— 7. Stele Ju roi Z portant le titre d'Hours seul sur le verekk (Fontiles d'Andelman, De Morgan, Recherches, II, p. 238). -

|  |  | r |
|--|--|---|
|  |  | • |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

maître d'El Kab et de Bouto, l'usage des deux cartouches semble aussi bien explicable par la division naturelle et permanente de l'Égypte en delta et en vallée<sup>1</sup>, en région basse et région haute : les deux portions du pays, séparées souvent aux époques historiques, devaient être distinctes aux temps archaïques, et leur réunion sous un même roi dut amener le choix de titres en partie double. Les découvertes récentes de monuments aux noms de rois archaïques des trois premières dynasties nous permettent aujourd'hui de voir un peu plus clair dans les origines obscures de la monarchie pharaonique. Le premier centre connu de la royauté semble avoir été Hieraconpolis (Nekhen, Kom el Ahmar actuel, en face d'El Kab Nekhab); là s'élevait le sauctuaire de l'épervier 🛴 . Le plus ancien des rois jusqu'ici retrouvés Narmer (?) porte comme seul titre royal le nom de l'épervier debout sur le cadre serekh\*. Or les monuments de Narmer sont essentiellement belliqueux : ce sont des masses d'armes votives, ou des palettes de schiste portant gravées des scènes religieuses où l'on sacrifie des prisonniers de guerre aux pieds du roi et de l'Épervier vainqueurs3. Les vaincus, nous le savons par des documents analogues un peu postérieurs, sont des « gens du Nord » (ੴ)⁴; à partir du moment où leur défaite s'accentue, le centre de la royanté primitive se déplace vers le Nord.

<sup>1.</sup> Cette division a existe en fait à toutes les epoques troublées de l'histoire d'Égypte : il y a eu deux capitales sous les IX"-XI° dynasties (Héracléopolis et Thèbes), de la XVI° à la XVI° dynastie (Avaris et Thèbes), de la XXI° à la XXII° dynastie (Tanis et Thèbes).

<sup>2.</sup> Quibell, Hierakonpoles, I, pl. XXVI B (masse d'arme, avec reliefs relatifs à la fête Seel. Sur la grande palette de Narmer (th., pl. XXIX) le nom royal est inscrit dans le serekh, mais l'épervier n'est point juché audessus.

<sup>3.</sup> Voir à ce sujet l'article de Foucart (Sphinx, IV, p. 198.

<sup>4.</sup> Hierakonpolis, I, pl. XXXVI-XLI, vases et statues du roi Khàsakhem-Besh, cf. Maspero, Rerue critique, 1901, I, p. 382 sqq.

passe d'Hiéraconpolis à Négadah et à Abydos, où se trouve le second groupe des monuments royaux archaïques! Alors apparaissent les doubles titres souton bûst et nebti? dont l'usage semble attester l'annexion progressive de la moyenne et de la basse Égypte au royaume du Sud. Si le roi adopte comme nom le vautour de Nekhab , c'est parce qu'il en occupe le sanctuaire; le titre formé avec l'uraeus de Bouto s' signale l'acquisition du Delta. Souton de épithète portée par le grand prêtre d'Héracléopolis magna, et bûst , nom du pontife de Koptos, passent dans le protocole des rois du Sud après la prise de ces deux villes. La progression des noms royaux, depuis l'épervier jusqu'aux doubles titres semble marquer les étapes géographiques d'une conquête allant du Sud au Nord.

Au contraire le cartouche solaire et le titre Horus d'or n'apparaissent que plus tard, après la réunion des deux Égyptes. Leur introduction dans le protocole royal semble attribuable à l'influence de la théologie solaire, qui affirme au même moment (IV-V° dynasties) sa puissance en ajoutant l'épithète « fils du soleil » aux noms archaïques, et plus tard en associant le disque solaire à l'épervier . Mais ici encore la rivalité historique du Sud et du Nord impose sa tradition bipartite : le roi aura deux cartouches et

<sup>1.</sup> De Morgan, le tombeau royal de Negadah; Amélineau, Les nouvelles fouilles d'Abydos, Le tombeau d'Oswis; F. Petrie, The royal tombs of the 1st dynasty, I et II.

<sup>2.</sup> De Morgan, Le tombeau royal, p. 167, 241, 244; Fl. Petrie, I, pl. XV-XVII. Voir notre pl. I.

<sup>3.</sup> C'est l'idée émise dès 18.00 par Lepage Renouf dans son article The priestly character of the earliest egyptian similization (P. S. B. A., XII, p. 358). Les textes relatifs au souton sont dans Brugsch, Dict. géographique, p. 1377; pour bâit voir p. 1374. Wiedemann a repris ces idées (P. S. B. A., XX, p. 149) et en a tiré les conclusions exposées ici.

deux noms solaires, de même qu'il a ses noms de roi du Sud et ses noms de roi du Nord. Nous verrons plus loin comment, dans tout ce qui touche à la personne du roi, et dans toutes les fêtes du culte public ou privé, la division géographique de l'Égypte en deux parties, réunies mais distinctes théoriquement, se maintint jusqu'au bout de la civilisation égyptienne.

Cette explication historique du choix des noms royaux n'est nullement contradictoire avec la théorie religieuse de l'époque classique, par laquelle le Pharaon s'associe aux dieux en prenant leurs noms. Dès l'époque où Narmer règne dans la région restreinte d'Hiéraconpolis, il s'identifie au dieu protecteur de la ville, et il adopte son nom, l'épervier l'. Or, les représentations des fètes religieuses célébrées par le roi nous attestent que les rites du culte osiririen et solaire étaient déjà en usage, et rien ne nous défend de penser que l'épervier debout sur le serekh n'ait en déjà le sens Horus que nous avons défini plus haut. La victoire du roi du Sud contre les gens du Nord a été la victoire d'Horus sur Sit (témoignage confirmé par les textes d'Edfou gravés plusieurs milliers d'années plus tard); quand l'union

<sup>1</sup> Quibell, Hieraconpolis, I, pl. XXVI B.

<sup>2.</sup> Ce sont les têtes Sed des monuments d'Hiéraconpolis et d'Abydos. Voir chapitre VIII. Le culte du double existant des cette époque, et était contié à des prêtres appeles khou-ka () (a ceux qui font les rites du double » (De Morgan, Rocherches, II, p. 240 et 217).

<sup>3.</sup> Palette de Narmer (Quibell, pl. XXIX): l'épervier tient par une corde une tête de vaineu. Pour Edfou cl. Ed. Naville, Teates relatifs au mythe d'Horus. Maspero a depuis longtemps emis l'idée que sous le voile des guerres mythiques d'Horus et de Sit se dissimulent des luttes historiques de tribus égyptiennes primitives combattant les unes sous l'egide d'Horus, les autres sous la protection de Sit (Les forgerons d'Horus, ap. Etudes de Mythologie, II, p. 313 sqq..). Cette hypothèse se vérifie de plus en plus, au fur et à mesure que les monuments des rois archaiques sor-

du Said et du Delta fut accomplie, le roi réunit en lui Horus et Sit' 🐎 💹. Le roi s'identifia de la même facon, au Vautour d'El-Kab et à l'Uracus de Bouto; a Koptos et à Héracléopolis le Pharaon adopta les titres sacerdotaux souton et bàit à la place des noms divins. Mais bientôt cette origine historique du protocole royal fut oubliée : les dieux locaux qui avaient, au début, imposé au roi leurs noms originaux, furent dépouillés de leur personnalité au profit de la théologie solaire. A vrai dire, les noms royaux en partie double rappelèrent la division primitive des sanctuaires de la Haute et de la Basse Egypte; mais les deux éperviers, le vautour et l'uraus, le roseau et l'abeille ne furent plus que des doublets de Rà ou des noms de l'univers solaire. Ainsi dans le protocole royal, les traditions historiques et mythiques se fondent et se pénètrent réciproquement. L'explication humaine des titres rovaux nous amène à la même conclusion que la doctrine théologique : tous les noms du Pharaon viennent des dieux et lui confèrent un caractère sacré.

tent du sol (cf. l'article de V. Loret, Sur le mot ) , Revue égyptologique, t. X).

V. Il me reste à dire brièvement quel ordre fut adopté pour la présentation des noms royaux. Ce n'est qu'à la fin du premier empire thébain qu'on arriva à une classification définitive : titres et noms, après avoir été longtemps énumérés un peu à l'aventure<sup>4</sup>, furent dès lors ordonnés rigoureusement.

En tête le nom de double (Horus) puis le nom de nebti; ensuite le nom d'Horus d'or, tous suivis de leurs épithètes; enfin le titre « roi du Sud et roi du Nord » précédant le cartouche du « prénom royal », et l'épithète « fils du Soleil » précédant le cartouche du nom de naissance ». Il suffira de donner ici un seul exemple d'un de ces protocoles complets (que les Égyptiens appelaient nekheb) dont l'économie se maintint jusqu'à la période romaine : je l'emprunte au pharaon Ramsès II (stèle de Kouban).



1. Pendant la période archaique, les titres royaux usités , , , , et le « nom de double » dans l'édifice sont ou bien groupés sans ordre apparent (Petrie, Royal tombs, I, pl. XXVI, XVII, nº 29) ou bien on met à la suite (ibid., pl. XVII, n° 26, 27); même disposition pour Zosiri (IIIº dynastie; cf. A. Z., XXXV, p. i). Quand apparaît le « nom doré » on le met, au début, à la suite des autres (Zosiri, i. Z., XXXV, p. 4; Chéops, Maspero, Histoire, I, p. 365, fig. ; Pépi I, l. 64-65) en gravant à part le « nom de double ». L'épithète 📡 fut d'abord inscrite dans le cartouche unique 1ex. Snofroui, Teti, Maspero. Hist., 1, p. 260); quand il y eut deux cartouches, on la plaça derrière le cartouche nom (Pépi II, début), puis entre les deux cartouches; mais on connaît même sous la XII<sup>e</sup> dynastie des emplois d'un seul cartouche où sont groupés prénom solaire, épithète fils du soleil, nom de naissance (Louvre, Stèle C 4 d'Amenembait II, Pierret, Insc., II, p. 36, y compris le groupe souton but (Louvre, Stèle C 166 d'Ousirtasen I. Pierret Insc., II, p. 67). Les deux cartouches n'eurent pas au début de place fixe Pépi II, Recuril de Travaux, XII, p. 56-58). Le tout ne s'ordonna qu'à la fin du 1er Empire thébain.



Horus-Rd, taureau puissant aimé de Mâït:

Le maître des deux couronnes, protecteur de l'Égypte, dompteur des pavs étrangers;

L'Horus d'or, riche d'années, grand de forces;

Le roi du Sud et du Nord (Ousirmà-Râ-sotpou-n-Rî)], fils du Soleil (Meri-Amon Râmessou | qui donne la vie éternel-lement à jamais.

Sons cette phraséologie hiératique, il n'y a — nous l'avons vu — que l'expression sans cesse répétée que le Pharaon est le successeur, l'héritier et le fils des dieux et du soleil Rà. Dès lors, nous savons en quels éléments essentiels se résume le caractère religieux dont sont comme imprégnés l'ame et le corps du Pharaon.

## CHAPITRE II

## La naissance divine du Pharaon

- I. Représentation figurée de la filiation du Pharaon dans les temples. II. Conception égyptienne de la vie. Le fluile de vie. III. Union charnelle du dieu et de la reine. IV. L'accouchement. V. Reconnaissance de l'enfant royal par les dieux. VI. Théorie sur la théogamie : est-elle occasionnelle ou générale? Témoignages des textes de toute époque en faveur de la généralité. VII. Formules de l'allaitement et du « règne dès l'œuf ». VIII. Témoignage de la littérature populaire. IX. Le manisi grécoromain : nativité symbolique d'Horus, des dieux et des morts osiriens. X. Réalisation matérielle de la nativité du Pharaon.
- 1. La filiation divine du Pharaon, que définissent ses titres, n'était point pour les Égyptiens une fiction pieuse, mais une réalité matérielle. Les paroles du dieu au roi : « Tu es le fils de mon ventre ( ), celui que j'ai engendré » ( ) doivent être prises par nous au sens littéral. Preuves en sont les représentations figurées et les textes par lesquels les Égyptiens décrivent la naissance du Pharaon et sa procréation par le dieu.

Les principales de ces représentations et les plus importants de ces textes se trouvent dans les temples. Nous verrons plus loin (chap. VII) que dans chaque temple égyptien une ou plusieurs salles étaient spécialement réservées au Pharaon : on y trouvait plus ou moins détaillés — suivant la place dont on disposait — des tableaux relatifs aux grands événements de la vie « divine » du Pharaon : sa naissance, son couronnement, les renouvellements de son couronnement (ce qu'on appelle fêtes Sed), et les autres cérémonies ritualistiques du culte royal. Le nom de cette salle ou de ces salles était pa our « la grande maison » (terme dont on se servait aussi pour désigner les sanctuaires des dieux), ou bien « la demeure qui est dans le temple<sup>4</sup>». Les tableaux et les textes conservés dans ces pa our formeront la base de ce travail sur le caractère religieux de la royauté en Égypte; je leur emprunterai tout d'abord ce qu'ils nous apprennent sur la naissance du Pharaon.

II. Pour comprendre à leur valeur certains rites de la procréation du roi par les dieux, il nous faut définir quelle idée les Égyptiens se faisaient de la vie physique. Les démiurges avaient créé l'Univers et tout ce qui y vivait, par l'œil et par la voix : quand ils avaient « vu » les êtres et les choses, ceux-ci s'étaient manifestés ; quand ils avaient « parlé », « dit les noms » des êtres et des choses, ceux ci avaient existé. Ainsi tout était tombé de l'œil et de la bouche du dieu. La vie était une émission de lumière fécondante et de verbe créateur ; de là les épithètes de « maître des rayons » ( ) et de « créateur par la voix » ( ) ou « émetteur de paroles » ( ) ou « émetteur de paroles » ( ) que l'on donne à tous ceux qui ont

1. A Deir el Bahari, on dit, à propos du roi, a son édifice de la salle du culte » (litt., syringe); le texte d'Horemheb désignera « la grande maison de la maison royale » (cf. ch. III, § m. ailleurs cf. Lepsius, Denkm., III, 159 c, « Le roi se lève parcil au soleil dans son édifice qui est dans le temple »; III, 286 a « le roi se lève dans son édifice et va se reposer dans le temple »

Le signe de vie  $\frac{Q}{l}$  *ankh* se compose d'un cercle elliptique, d'une barre horizontale, d'un pied souvent fendu en deux pointes de façon à prendre une forme triangulaire<sup>3</sup>. Est-ce une silhouette humaine grossièrement esquissée, tête, bras et jambes '? Est-ce un miroir, objet que les Égyptiens appelaient dnkh'? Je rapprocherai plutôt  $\frac{Q}{l}$  de la figure gravée

- 1. Voir à ce sujet les textes cités et les développements donnés dans mon étude sur Le rituel du culte divin, p. 129, 138 et commentaire du chap. XLII.
- 2. Cette interprétation de l'expression  $\Longrightarrow$  de du rôle créateur de la foudre « voix du ciel » a été proposée et justifiée au Rituel du culte divin, commentaire du chap. XLII.
- 3. Voir la forme archaique du signe dans Petrie. Royal Tombs 1st Dynasty, I, pl. XXIII, nos 11 et 12 et Quibell, Hierakonpolis, I, pl. XLIV.
- 4. J'ai entendu souvent cette idée exprimée aux cours de M. Maspero au Collège de France et à l'École des Hautes Études.
- 5. Voir à ce sujet l'article de Loret, dans le Sphinx (V, p. 138). L'auteur estime que  $\bigcap$ , nom du miroir, représente véritablement un miroir. On peut objecter à cette interprétation : 1° que les miroirs appelés ankh ont le plus souvent la forme  $\bigcap$ , 2° que l'insigne  $\bigcap$  se tient généralement,

sur les stèles puniques¹ où l'on peut reconnaître un dessin schématique du soleil, du ciel, et du rayon triangulaire \( \lambda^2 \). Dans cette hypothèse, qu'on ne peut encore justifier par des preuves matérielles suffisantes, mais qui concorde avec les concepts égyptiens sur la création, la « vie » du Pharaon serait symbolisée par le rayon solaire tombé du ciel.

Le signe de « force » ouas { est un sceptre que portent les dieux et les rois. Il échange avec un autre sceptre { orné de la plume (insigne solaire), qui prend dans les textes anciens une forme brisée où l'on reconnaît le zig-zag de l'éclair³; il détermine dans ce cas un mot ¿ zeser, qui vient d'une racine

non par le manche comme on tiendrait un miroir, mais par la boucle elliptique supérieure. A mon sens si l'on a appelé le miroir du nom de la « vie », c'est que le miroir en réstéchissant l'image d'un objet, le fait se révéler, se manisester, semble le créer, lui donner vie; aussi le nom usuel du miroir est « celui qui révèle la face, qui découvre la face » oun her. Dans cette idée ânkh serait plutôt un nom symbolique du miroir qu'une appellation primitive. Loret a bien montré comment par une dérivation de sens analogue le nom ânkh s'applique aussi à des battants de porte et aux oreilles.

- 1. Cette comparaison m'a été suggérée par M. E. Soldi. l'auteur de plusieurs livres sur la Langue sacree, où se trouvent exposés tant d'ingenieux rapprochements entre les écritures figuratives de tous les peuples primitifs. (Cf. E. Soldi, La langue sacree, I, p. 162.)
- 2. Le triangle \( \) symbolise la lumière zodiacale (Brugsch \( \) ou \( La \) lumière zodiacale, \( Proceedings, S. B. A., XV, p. 287 et 387); il donne aussi leur forme aux quatre côtés des pyramidions dans les obélisques, et des pyramides-tombeaux, tous monuments du culte solaire (cf. Schiaparelli, \( Il \) significato \( symbolico \) delle \( Pyramidi \)). Il y a peut-être une intention d'exprimer la puissance créatrice du démiurge dans le choix du signe \( \) \( \) \( \) pour le verbe \( \) donner, faire \( \) et du signe \( \) \( \) \( \) pour \( \) faire, créer. \( \) \( L'\) \( \) cil du soleil et la lumière sont les agents de création. \( 3. \) Pyramide de \( Teti, l. 111, \) où le signe détermine le mot \( zosirit \) Sur les sceptres de forme zigzaguée, voir plus loin ch. IX.

ser signes of et déterminent des mots tels que l'on peut reconnaître en eux les « traits » du soleil ou le « marteau » de la foudre . Le sceptre-éclair oest en effet une arme magique qui donne la vie : souvent l'on voit le signe of sortir de la tête du sceptre, émis par celui-ci comme par l'Uræus solaire. Cette association de signes a laissé sa trace dans le langage : il en est résulté un mot composé « vieforce » on monte d'ailleurs le terme of soirit, le lait des déesses, breuvage de force et de vie, lait de flamme, dont s'alimentent les dieux . La « force » du Pharaon est donc une manifestation de la lumière fulgurante.

Le signe « durée » ou de « stabilité » 

ded représente les quatre piliers du ciel vus en perspective les uns derrière les autres, le premier seul étant visible en entier. Il évoque à la

1. Un des mots qui désignent les sceptres-bâtons des morts divinisés est déterminé, en plus, par une massue (Pépi II, I. 295). Il est certain que le sceptre-éclair des textes des pyramides est le déterminatif du mot zeser (cf. Brugsch (Worth., p. 1683). On sait aussi que ser désigne les «flèches» lancées par Horus ou les étoiles (Brugsch, Wortb., p. 1262. Cf. 'Απόλων έκηθόλος ἀργυρότοξος, Iliade, 1, 37, 45 sqq.). Aussi le sens sublimitas, altus, qui est le plus fréquent pour le groupe zeser pourrait-il fort bien dériver des mots qui désigneraient les carreaux ou le marteau de la foudre; on sait que les temples et les nécropoles étaient bou zeser « lieux sublimes » (Brugsch, Wortb., p. 1261), ce qui voudrait peut-être dire, à l'origine, « frappés de la foudre, où la foudre se manifeste » comme les lieux « élevés », qui ont servi de sanctuaires primitifs dans toutes les religions. Sur le mot zeser, au point de vue philologique et graphique, cf. Loret, Recueil, XVI, p. 37, et Lefébure, Sphinx, V, p. 129. 2. Voir à ce sujet ce qui sera dit plus loin des armes et sceptres du roi (ch. IX).

<sup>3.</sup> Brugsch, Wörth., Suppl., p. 240. Sur le lait de flamme voir p. 48. n. 1.
4. C'est l'hypothèse la plus généralement admise; sur l'interprétation du programme de la plus généralement admise; sur l'interprétation du la plus voir Maspero, Histoire, I, p. 133.

fois l'idée de piliers et de rayons célestes, comme les traits de foudre y qui, tombant du ciel, lui servent de colonnes et d'étais \*\*\* ; aussi le déterminatif du soleil lançant ses rayons peut-il s'associer au signe ded, dans des groupes tels que \*\*\* splendere, splendor². La « stabilité » du Pharaon est celle



Fig. 1. — « Rà fait la protection magique du Pharaon » en lui donnant vie, force, durée (L. D., 111, 121).

des dieux solaires qui se reposent sur les colonnes ou les rayons du ciel<sup>3</sup>.

Ces trois vertus solaires « vie-force-durée » que les dieux donnent au roi sont souvent rassemblées dans un symbole graphique : dès les temps les plus anciens on associait aux noms royaux (cf. pl. I), on mettait aux mains des dieux et des rois

un sceptre composé des signes \( \frac{1}{2} \) \( \frac{1}{2} \) superposés et combinés. Ainsi se résumait l'image et l'idée de la vie et

- 1. On interprète généralement TTTT comme « le ciel tombant de ses piliers »; j'y vois le ciel lançant les carreaux de la foudre; le signe est le déterminatif du mot khróou pet « voix du ciel, tonnerre » (cf. Brugsch, Worth. Suppl., 956-957), et de tous les termes désignant l'orage (cf. Chabas, Papyrus mayique Harris, p. 41). Mais ces carreaux servent aussi de piliers (cf. Piehl, Sphinx, V. p. 188). Le dieu Shou est, lui aussi, l'air lumineux et la colonne du ciel (Brugsch, Thesaurus, p. 626, 651).
  - 2. Brugsch, Worth. Suppl., p. 1336, 1380.
- 3. Cf. Mariette, Mon. div., pl. IX; on dit au roi : « J'ai établi tes deux couronnes sur ta tête (aussi solidement) qu'est établi le ciel sur ses quatre piliers »
- 4. Le sceptre combiné apparaît déjà sur les montants de porte trouvés à Hiéraconpolis, au nom du roi Khâsakhemouï (II° ou III' dyn. Quibell,

de la puissance illimitées que les dieux solaires transmettaient aux Pharaons.

Ces « vertus » solaires s'échangeaient des dieux aux rois comme la transmission d'un fluide magnétique. Ce fluide s'appelait le sa  $\Psi$ , var.  $\circ$ 888 $\circ$ , et l'on précisait sa nature en disant que c'était le « sa de vie »  $\bigvee \bigcap$ , ou le « sa de vie, force et durée »  $\mathcal{P} \uparrow \uparrow \uparrow \uparrow$ . Que représente l'hiéroglyphe  $\mathcal{P}$ ? Est-il le dessin schématique de la face céleste lançant le rayon triangulaire et donnant comme ? la silhouette approximative des bras, des jambes et de la tête? Est-ce un nœud de bandelettes analogue au signe 🥻 et tel que l'« àme en soie » des Annamites<sup>1</sup>? Il est difficile de se prononcer; mais on doit noter la parenté graphique du signe  $\sqrt[q]{}$  avec le signe  $\frac{\circ}{}$ . Quant à l'hiéroglyphe esse il représente à coup sûr un « réseau », semblable à celui qu'on utilisait dans la vie pratique pour entraver les bestiaux<sup>2</sup>; mais on ne peut se dispenser de rapprocher ce « réseau » des « nœuds lumineux » que l'on retrouve dans les motifs ornementaux de toutes les civilisations archaïques<sup>3</sup>. Certaines variantes de onnent des formes telles que 🧩 ' où l'on distingue le soleil lançant des germes lumineux

Hierakonpolis, I, pl. 2), et dans le protocole du roi Zosiri (IIIe dynastie. Lepsius, Denkm., II, 2, f.). On voit le sceptre aux mains des dieux (Ed. Naville, Deir el Bahari, II, pl. XLV et de Morgan, Kom-Ombos, I, pl. 41), et aux mains des rois (Abydos, I, pl. 23).

- 1. Voir la figure citée par E. Soldi, La langue sacrée, I, p. 463.
- 2. Lepsius, Denkm., II, pl. 96; deux veaux sont entravés au pied; lég.:

<sup>3.</sup> Cf. E. Soldi, La langue sacree, I, p. 395, 361, 456, etc.

<sup>4.</sup> Voir l'article de Goodwin dans Chabas, Mélanges, III, 1, p. 254, et Brugsch, Wörtb. Suppl., p. 1256. J'ai pris le signe le plus rapproché; dans l'hiéroglyphe original les branches du signe sont des traits terminés par des boules.

comme dans l'hiéroglyphe du soleil rayonnant apesh ;; ailleurs on a des formes \*\*\* très semblables à l'hiéroglyphe archaïque du dieu solaire Min \*\* J'en conclus que l'interprétation des signes sa, sans être certaine, nous ramène cependant aux signes symboliques solaires. Aussi les textes



Fig. 2. — Aménophis IV et la reine embrassés par le disque solaire Aton et recevant la vie de ses rayons (L. D., III, 109).

des pyramides nous parlent-ils du dieu Rà « chef du sa divin »  $(\bigcap \bigcap \bigcap )^{2}$ ; le sa de vie vient du soleil Œil d'Horus, et sou-

<sup>1.</sup> Petrie, Koptos, pl. 4.

<sup>2.</sup> Pyramide d'Ounas, 1, 562.

vent les signes  $\frac{\gamma}{l}$  et  $\frac{1}{l}$  nous apparaissent, en effet, sortant du disque solaire et tombant sur le roi avec ses rayons '(fig. 1 et 2).

Le sa se « lançait » <sup>3</sup> \( \bigcap \) \( \bigcap \) \( \colon \) \( \colon \) \( \colon \) par les passes magnétiques de la main de ceux qui en étaient approvisionnés. Le dieu qui donnait le sa au roi, prenait celui-ci en ses bras et faisait courir sa main ouverte le long de la nuque et du dos du Pharaon; ou bien le même geste s'opérait sur le roi assis, tournant le dos au dieu magnétiseur <sup>3</sup>. La concordance de ce geste et du verbe « lancer » avec notre expression « lancer le fluide » et les passes magnétiques usitées à cet effet, nous invite donc à rendre par « fluide magique » ce mot sa dont l'équivalent littéral est encore à trouver.

Ainsi se résumait pour les Égyptiens l'idée de la vie que les dieux dispensaient aux rois. Ce qui coulait dans les veines du Pharaon fils de Râ, c'était le « liquide de Râ, l'or des

- 1. Lepsius, Denk., III, 97 e, 103, 105, 109, 184; à la pl. 121 a, on voit tomber du disque solaire les signes  $\bigcap_{i=1}^{n} \bigcap_{i=1}^{n}$  par dessus Horemheb, et une inscription dit au roi : « Rà fait la protection magique  $\bigcap_{i=1}^{n} \bigcap_{i=1}^{n}$ ) de tes chairs ». C'est la figure 1 reproduite ici.
- 2. Sur cette expression solpou sa voir Maspero, Études de mythologie, I, p. 307-308, et Les contes populaires, 2° édit., p. 221. Le sens de solpou me semble venir de la racine selancer, jeter, émettre », dont les déterminatifs solve sela flèches ou des rayons, émettre la semence » (Brusgsch, Worth. Suppl., p. 1151-1156). Le sens « émettre la semence » est clairement commenté aux bas-reliefs du temple d'Abousir (V° dynastie) où le mot solve signe la saillie des brebis par les béliers (Zeitschrift, XXXVIII, pl. V); de même au papyrus Prisse (VII, 11) on dit à un père qu'il a engendré son fils. Je traduirai donc désormais sotpou sa par jeter, lancer le fluide ».

3. Voir Rituel du culte divin, p. 99-101.

dieux et des déesses »; ce qui le faisait vivre, c'était le fluide lumineux issu du solcil, source de « toute vie, de toute force, de toute durée »¹. Les hymnes au disque solaire du temps d'Aménophis IV expriment clairement ces idées : « Tes rayons se répandent sur le Pharaon; sa vie est de contempler ces rayons; le Pharaon est sortí de ces rayons; le solcil l'a bâti de ses propres rayons². »

III. La procréation du roi par les dieux, et le don au nouveau-né du fluide de vic-force-durée, sont représentés avec les détails les plus circonstanciés dans les temples les plus anciens que l'Égypte nous ait conservés; on retrouve aussi les mèmes scènes dans les édifices de la dernière période. Les temples les plus anciens sont ceux élevés par la reine Hâtshopsitou à Deir el Bahari et par Aménophis III à Louxor (XVIII<sup>e</sup> dynastie)<sup>3</sup>: ces pharaons ont représenté leur propre naissance dans la partie du temple qui leur était réservée.

<sup>1.</sup> Le liquide de Rà, c'est l'or de ses rayons (cf. Recueil, XXIII, p. 28). Une autre source de la vie est le lait d'Isis (pyr. de Téti, l. 338); or le lait des déesses est de la flamme, tantôt vivifiante, tantôt dévoratrice (Lefébure, Rites égyptiens, p. 35); d'où les analogies entre le déterminatif du lait et celui de la flamme :  $\frac{1}{2}$ , et  $\Omega$ 

<sup>2.</sup> Breasted, De hymnis in solem, p. 21-22, où l'auteur a groupé les textes relatifs aux

<sup>3.</sup> Exception faite du sanctuaire de Rà qu'on déblaie en ce moment à Abousir, ce sont les plus anciens temples connus. Comme Champollion le disait, la plupart des grands temples d'Égypte, Edfou, Dendérah, Philæ, Ombos, sont des rééditions ptolémaiques de temples anciens, que ces restaurations ont précisément fait disparaître pour nous. Le temple d'Aménophis III à Louxor a eté publié — mais avec peu de soin — par M. Gayet (Mission archéol. franç., t. XV). Les scènes de la naisssance y occupent les planches LXIII-LXVII). Le temple de Deir el Bahari, déblayé par M. Naville, est l'objet d'une magnifique publication par le même savant. Le second volume (1896) contient les scènes de la naissance, pl. XLVILV; cefte publication a renouvelé l'étude de la question. M. Maspero a consacré à l'ouvrage de M. Naville une analyse fort intéressante et très détaillée dans le Journal des Savants, 1899, surtout p. 401-414.

J'exposerai par la suite les raisons qui me font croire que ces scènes de la nativité du Pharaon existaient à toutes les époques, dans tous les temples et pour le compte de tous les rois d'Égypte : les tableaux et les textes de Deir el Bahari et de Louxor nous donneraient, dans ce cas, la théorie générale de la naissance du roi.

Je prendrai d'abord la série des plus anciens tableaux, ceux de Deir el Bahari; ils ont été reproduits à Louxor presque sans variante. La nativité comprend environ quinze scènes que l'on peut diviser en trois actes : 4° l'union charnelle du dieu avec la reine; 2° l'accouchement; 3° la reconnaissance de l'enfant par les dieux.

L'union d'Amon et de la reine est annoncée par un prologue qui se joue au ciel. A Deir el Bahari Amon convoque les dieux de l'Ennéade héliopolitaine, qui sont ses parèdres dans le temple; il leur annonce la naissance future d'un Pharaon et les invite à préparer le fluide de vie et de force² ( ( ) dont ils disposent. A Louxor une scène à quatre personnages remplace l'assemblée des dieux : au centre, la reine reçoit les charmes magiques des mains de la déesse Isis; sur un des côtés le roi régnant (Thoutmès IV) est présent, tandis que de l'autre côté Amon annonce son intention de « s'abaisser vers celle qu'il aime ³ ». Dans l'un et l'autre cas les dieux du temple sont avertis qu'ils aient à prémunir de tout danger l'élue d'Amon.

<sup>1.</sup> On verra a la fin de ce chapitre pour quelles raisons je ne partage pas, au sujet des scènes de la naissance, l'opinion que M. Maspero a formulée ainsi : « Il ne paraît pas, au moins à l'origine, que cette intervention solennelle du dieu fût indispensable partout et toujours, et l'on ignore encore en quelles circonstances elle était jugge nécessaire. « (J. des Savants, 1899, p. 401.)

<sup>2.</sup> Ed. Naville, Deir et Bahari, II, pl. XLVI.

<sup>3.</sup> A. Gayet, Le temple de Louxor, pl. LXII, fig., 206-207

Puis Amon se dirige vers la chambre de la reine. Devant lui le dieu Thot, rouleau de papyrus en main, lui récite, pour éviter toute erreur, les noms officiels de la reine (Ahmasi à Deir el Bahari, Moutemouàa à Louxor), l'épouse du roi régnant (Thoutmès I à Deir el Bahari, Thoutmès IV à Louxor), la plus belle des femmes . Ceci dit, Thot cède le pas à Amon et lève le bras derrière lui pour lui renouveler son fluide de vie; on voit alors, d'après le texte, qu'Amon a dépouillé sa personnalité et qu'il a pris celle du roi, l'époux humain de la reine auquel le dieu se substitue momentanément?.

L'union du dieu et de la reine, ou théogamie, suit immédiatement ces préliminaires. Sur un lit d'apparat à têtes et à pieds de lion, le dieu et la reine sont assis l'un en face de l'autre, jambes entrecroisées. La reine reçoit de son époux divin les signes de la vie et de la force ( † †); deux déesses, protectrices des unions conjugales, Neit et Selkit soutiennent leurs pieds et gardent leurs personnes de tout sort fâcheux. Le texte lyrique qui encadre la scène ne laisse aucun doute sur le caractère réel de cette union. « Voici ce que dit Amon-Râ, roi des dieux, maître de Karnak, celui qui préside à Thèbes, quand il eut prit la forme de ce mâle, le roi de la Haute et Basse Égypte Thoutmès I ( ou Thoutmès IV)

<sup>1.</sup> La théogamie égyptienne semble être la source certaine de la légende grecque relative à Zeus, Alcmène, Amphytrion. Sur le rôle de Thot. comparé au rôle analogue d'Hermès, cf. Gayet, loc. cit., p. 99 et Naville, loc. cit., p. 14.

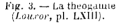
<sup>2.</sup> A Louxor, les deux scènes de Thot-Amon sont condensées en une seule (pl. LXIII, f. 205). Dans les deux temples, les légendes mutilées placées dans la bouche de Thot permettent de voir que ce dieu lance son fluide magique sur Thoutmes I et Thoutmès IV ainsi que sur les doubles de ces Pharaons; par conséquent, pour s'approcher de la reine, Amon prend la forme de son époux terrestre, le Pharaon régnant. (Deir et Bahari, pl. XLVII, Louror, pl. LXIII, fig. 203.) Le texte qui commente l'union du dieu et de la reine affirme d'ailleurs cette métamorphose.

<sup>3.</sup> Voici ce que dit ...; cette formule initiale habituelle des textes qui commentent les tableaux n'implique pas toujours — et c'est le cas ici — un discours réel du héros du récit.

vivificateur. Il trouva la reine alors qu'elle était couchée dans la splendeur de son palais. Elle s'éveilla au parfum du dieu et s'émerveilla lorsque S. M. marcha vers elle aussitôt, la posséda, posa son cœur sur elle, et se fit voir à elle en sa forme de dieu. Et tout de suite après sa venue, elle s'exalta à la vue de ses beautés, l'amour du dieu courut dans ses membres, et l'odeur du dieu ainsi que son haleine étaient pleins (des parfums) de Pounit<sup>1</sup> » (fig. 3).

« Et voici ce que dit la royale épouse, royale mère Ahmasi (ou Moutemouàa) en présence de la majesté de ce dieu au-





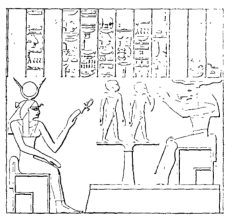


Fig. 4. — Knoumou modele l'enfant royal et son double (Louxor, pl. LXIII).

guste, Amon, maître de Karnak, maître de Thèbes : « Deux « fois grandes sont tes ames! C'est noble chose de voir ta face « quand tu te joins à ma majesté en toute grâce! Ta rosée im- « prègne tous mes membres! » Puis quand la majesté de ce dieu eut accompli tout son désir avec elle, Amon, le maître des deux terres, lui dit : « Celle qui se joint à Amon lu pre-

1. Texte à gauche du tableau, derrière Amon. Le texte de Louxor ne diffère que par des variantes insignifiantes de celui de Deir el Bahari.

« mière des nobles, certes, tel sera le nom de cette fille qui « ouvrira ton sein, puisque telle est la suite des paroles sorties « de ta bouche. Elle exercera une royauté bienfaisante dans « cette terre entière, car mon àme est à elle, mon cœur est à « elle, ma volonté est à elle, ma couronne est à elle, certes, « pour qu'elle régente les deux terres, pour qu'elle guide tous « les doubles vivants....¹ »

On a remarqué les paroles de la reine : « C'est*noble* chose de voir ta face (litt. tes devants) quand tu te joins à ma majesté ». Elles sont reprises littéralement par Amon, pour en former le nom de naissance de la future reine « celle qui se joint à Amon, la première (litt. celle qui est au devant) des nobles » ( 🕽 🚃 🖁 🚅 👸 | ) « Khnoumit Amon Hâtshopsitou ». Ainsi que M. Maspero l'a expliqué, les Égyptiens recueillaient les paroles qui échappaient à la mère au moment de la conception et en faisaient un nom pour l'enfant. Dans le texte de Louxor la phrase de la reinc est modifiée de façon à s'adapter au nom du roi à naître ( ) Amenhotpou hiq Ouds « Amon s'unit au prince de Thèbes », et l'on a la formule suivante dans les actions de grâce adressées au dieu : « C'est belle chose ton union avec moi; ta rosée divine est dans tous mes membres en prince de Thèbes ». Le choix d'un nom de bon présage prolongeait ainsi l'influence de l'intervention divine jusqu'au moment de la naissance de l'enfant royal.

IV. Après les tableaux relatifs à l'union du dieu et de la reine viennent ceux où se prépare, puis se réalise, l'accouchement. Tout d'abord Amon fait venir le dieu Khnoumou,

<sup>1.</sup> Texte à droite, derrière la reine, Deir et Bahari, II, pl. XLVII: Louwor pl. LXIII, fig. 204. Le texte de Louxor a été publié correctement par Bouriant dans le Recueil de Travaux, t. IX, p. 84: il a été traduit par Loret, L'Égypte au temps des Pharaons, p. 62, et par Maspero, Annuaire de l'École prat. des H. Et., 1897, p. 28-29. Partout où cela a été possible, j'ai suivi le texte de Deir el Bahari.

celui qui, au début des temps, avait modelé les dieux et les hommes sur son tour à potier¹; il lui annonce qu'il a engendré une fille (à Louvor, un fils) qui doit réunir les deux terres et sièger sur le trône de l'Horus des vivants; Khnoumou répond qu'il façonnera l'enfant et lui donnera des formes plus belles que celles de tous les dieux, pour remplir sa fonction de roi des deux Égyptes². Ces promesses, Khnoumou les renouvelle au tableau suivant où on le voit assis devant le tour à potier, modelant le roi ou la reine et leurs doubles; il y ajoute les vœux ordinaires de vie, santé, force, magnanimité que l'on adresse invariablement au Pharaon; il rappelle enfin « que l'enfant doit régner sur les deux Égyptes ainsi que l'a décrèté son père Amon ». Devant Khnoumou est agenouillée Hiqit, la décese à tête de grenouille, « la grande magicienne »; elle tend aux statuettes le signe de la vie 📍 pour qu'ils la respirent;

à Louxor, la déesse Hathor joue le même rôle (fig. 4) 3.

Le germe une fois modelé, Thot, messager des dieux, se présente à la reine-mère et l'invite à le suivre en proclamant tous les noms officiels d'Ahmasi ou de Moutemouàa; comme avant la théogamie cette sorte de constatation d'identité était nécessaire pour qu'il, n'y eût pas erreur de personne.



Fig. 5. — Les dieux conduisent la reine au heu de l'accouchement (Louror, pl. LXIV).

Puis Khnoumou s'empare d'une main de la reine « pour lui lancer le fluide ». Hiqit « la

- 1. Brugsch, Religion, p. 504, et Thesaurus, p. 651, A.
- 2. Deir el Bahari, II, pl. XLVIII; Louxor, pl. LXIII, fig. 203.
- 3. Deir el Bahari, II, pl. XLVIII; Louxor, pl. LXIII, fig. 202. Sur le rôle de la déesse Hiqit, cf. Maspero, J. des Savants, 1899, p. 403.
  - 4. Deir el Bahari, II, pl. XLVIII; Louxor, pl. LXIV, fig. 197.

grande magicienne, celle qui fait enfanter » () () () saisit l'autre main; la reine, dont la grossesse avancée est visible (fig. 5), se dirige entre les deux dieux vers la chambre d'accouchement. Auparavant, elle défile devant la neuvaine des dieux qui sont prêts à « enfourer celle qui va enfanter de suite après », et Amon adresse à ses parèdres un discours (presque entièrement effacé), où sans doute il leur rappelait quels devoirs de protection magique leur incombaient pendant le travail de l'enfantement.

La scène suivante nous fait assister à l'accouchement. A Deir el Bahari, la reine a déjà reçu sa fille entre ses bras et la présente à plusieurs divinités qui ont joué le rôle de sages-femmes. A Louxor, le double de l'enfant royal est né le premier; il est déjà aux mains des déesses nourrices; les sages-femmes se préparent à recevoir l'enfant lui-mème. Tous ces personnages sont sur une estrade en forme de lit; derrière la reine sont les déesses protectrices des accouchements conduites par Isis et Nephthys; aux deux côtés du siège royal, deux génies font monter par dessus leur tête la flamme de vie³ vers l'enfant et son double; tout autour les esprits

<sup>1.</sup> Deir et Bahari, II, pl. XLIX; Louxor, pl. LXIV, fig. 198, Hathor y remplace Hiqit.

<sup>2.</sup> Deir el Bahari, II, pl. XLIX.

<sup>3.</sup> A Louvor, le tableau de l'accouchement est accompagné d'une inscription très mutilée qui devait exister aussi à Deir el Bahari, car l'emplacement correspondant est vide et martelé. Le texte de Louvor, comme l'a remarqué Naville, a conservé quelques mots d'un chapitre 137 du Todtenbuch (éd. Naville, I, pl. 151)

" chapitre de faire monter la flamme ». Il existe deux rédactions de ce chapitre, et dans l'une la déesse Api (l'hippopotame femelle) y est préposée comme « gardienne du sa ». Il est à noter plusieurs faits qui mettent en relation l'élément du feu avec la naissance du roi. 1º Les deux génies qui assistent la reine, immédiatement au dessous d'elle, ont les bras levés en forme de , soutiennent en l'air le signe de la vie ?,

de l'Est, de l'Ouest, du Sud et du Nord tendent le signe de vie ou poussent des acclamations; dans un coin, le dieu grotesque Bes et l'hippopotame femelle Api tiennent à l'écart par leur seule présence toute influence mauvaise et tout mé-

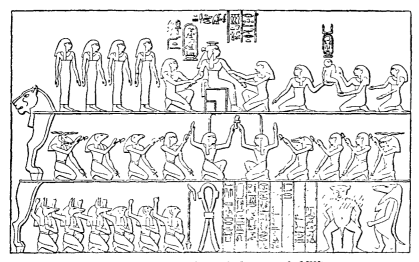


Fig. 6. - L'accouchement (Louror, pl. LXV).

chant esprit. Spectatrice de la scène, une des déesses de l'enfantement, Maskhonit lève le bras pour lancer le fluide et pro-

nonce la formule par laquelle l'enfant sera « douée comme reine du Sud et du Nord » (fig. 6)<sup>4</sup>.

## V. Aux tableaux suivants, on présente l'enfant aux dieux.

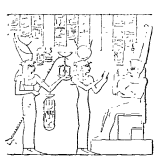


Fig. 7. — Amon embrasse le nouveau-né; Mout offre le signe des millions d'années (Lousor, pl. LXV).

Tout d'abord Amon, le vrai père du nouveau-né, vient voir celui-ci qui lui est amené par la déesse Hathor: « après la naissance, le cœur du dieu se réjouit très grandement de voir sa fille chérie... ». Puis, s'asseyant en face d'Hathor, Amon prend l'enfant dans ses bras, « il serre, embrasse, berce celle qu'il aime plus que toutes choses » et lui adresse le salut

de bienvenue : « Viens, viens en paix, fille de mon flanc, que

L'assimilation de ce seu sacré au seu solaire, germe de toute vie et particulièrement de la vie d'un roi, n'est pour moi pas douteuse. Le mot qui caractérise la « slamme » dans la « chambre du seu », désigne aussi l'uracus sacrée, fille de Râ, serpent de slamme qui entoure la tête du roi, des dieux, des morts divinisés.

L'apport du feu s'explique enfin par la nécessité de purifier le lieu où nait l'enfant royal; le feu met en déroute les esprits du mal. (Voir Rituel du culte divin, p. 9 sqq.)

1. Deir el Bahari, II, pl. LI; Louror, pl. LXV, fig. 199: ici il n'y a pas de déesse Maskhonit.

j'aime, image royale qui réalisera ses levers sur le trône de l'Horus des vivants, à jamais! » Cependant la déesse Selkit assiste à l'entrevue et souhaite, elle aussi, santé, vie, force pour des millions d'années (fig. 7)<sup>1</sup>.

On ramène l'enfant royal à la chambre d'accouchement, où des Hathors les unes à forme humaine allaitent le nourrisson, les autres à forme de vaches lui tendent le pis (fig. 8). Les 44 « doubles » que le Pharaon possède, comme son père le Soleil<sup>3</sup>, sont aux mains d'autres déesses, les « nourrices » et les « remueuses », qui leur prodiguent les « fluides de vie, force, stabilité<sup>3</sup> ». Enfin le dieu du Nil Hàpi et le dieu de la magie Hikaou portent l'enfant royal et son double en présence de l'Ennéade thébaine, et les mènent « dans la salle des purifications de la naissance où les guident Horus et Sit<sup>4</sup> ». Au tableau suivant, Thot et Amon, au lieu et place d'Horus et Sit purifient l'enfant, lui imposent les mains et lui prodiguent les souhaits de « vie, force, stabilité, santé, abondance de tous biens, possession du trône d'Horus » (fig. 9)<sup>5</sup>. Puis la déesse Safekhit inscrit en ses livres le nom de

- 1. Deir et Bahari, II, pl. LII; Louxor, pl. LXV, fig. 200-201; Mout remplace Selkit.
- 2. Il est bien caractéristique du caractère religieux de la royauté que le Pharaon ait officiellement quatorze « doubles » comme son père Rà. De même, au decret de Phtah-Totunen (l. 13) on apporte au roi les « 14 doubles de Rà ». Le soleil possède en ellet sept àmes (biou) et quatorze doubles (kaou), ainsi que l'atteste un texte du temple de Phila (Mariette, Den lérah, texte, p. 219, n. 3. Ces quatorze doubles figurent souvent sur les murs des temples ptolémaïques; ils portent tous un nom d'une faculté ou d'un sens (ouïe, vue, entendement, puissance, etc.) et sont « comme les émanations de la divinité, par lesquelles la divinité vit et qu'elle transmet à l'homme. » (Mariette.)
  - 3. Deir el Bahari, II, pl. LIII; Louxor, pl. LXVI, fig. 192-193.
- 4. Deir el Bahari, II, pl. LIII. La formule, assez obscure, existe plus claire à la pl. LXIII du tome III; Louxor. pl. LXVIII, fig. 194; le cycle des dieux manque ici.
- 5. Deir el Bahari, II, pl. LIV; Louxor, pl. LXVII, fig. 194; ici Thot est remplacé par Horus.

Fig. 8. — Allaitement de l'enfant royal et de ses doubles par les déesses (Louxor, pl. LXVI).

cependant qu'Anubis roule le disque lunaire 1 (?) pour donner



Fig. 9. — L'enfant royal et son double purifiés et reconnus par les dieux (Louror, pl. LXVII).

aux enfants royaux un nombre indéfini de mois d'existence.

1. Deir el Bahari. II, pl. LV; Louxor, pl. LXVII, fig. 195-196; ici Anubis ne roule pas le disque,

Reconnus par les dieux, Hâtshopsitou et Aménophis n'ont plus qu'à grandir pour atteindre la réalisation des promesses divines, solennellement faites et dûment enregistrées.

VI. L'intervention solennelle du dieu était-elle jugée nécessaire pour toutes les naissances rovales? ou bien les ta bleaux qui retraçaient la divine extraction du Pharaon n'étaient-ils admis dans la décoration des temples que dans des cas particuliers? Telle est la question que l'on peut se poser après l'examen des scènes de la naissance de Deir el Bahari et de Louxor. M. Maspero', a émis à ce sujet la théorie suivante : lorsque la lignée royale de pure race solaire menace de manquer soit par extinction de descendants mâles légitimes, soit après usurpation de prétendants de race vile et mortelle, « les prêtres imaginaient de faire intervenir le dieu en personne, et ils enseignaient que l'enfant, garcon ou fille, auguel le sceptre revenait par la suite, avait Rà ou Amon non plus pour aïeul lointain, mais pour générateur direct. Amon ou Rà daignaient descendre sur terre, et prenant la forme du mari, s'unissaient charnellement à la femme. Ce qui naissait de ces relations surnaturelles, c'était la race pure d'Amon ou de Râ ». M. Maspero passe en revue « les exemples de ces incarnations divines »; il en trouve « deux pour les temps de la XVIIIº dynastie, un pour l'époque macédonienne »; les deux premiers sont les naissances d'Hâtshopsitou et d'Aménophis III que je viens de décrire ; le troisième est celui de Ptolémée Césarion, dont il sera question plus loin. Or Thoutmès I, père d'Hâtshopsitou « n'avait qu'une moitié de sang divin, car sa mère Sonisonbou était une concubine d'origine obscure »; Thoutmès IV, père d'Améno-

<sup>1.</sup> Maspero, Histoire, I, p. 258-289; II, p. 77-78, 292-296; Cf. Comment Alexandre devint dieu en Egypte (Annuaire de l'École des Hautes-Etudes, 1897, p. 18 sqq); Journal des Savants, 1899, p. 401. Les passages cités entre guillemets sont empruntés au mémoire Comment Alexandre des int dieu.

phis III, était aussi de « naissance insuffisante »; Ptolémée Césarion, fils de César, était « un rejeton étranger ». Dans les trois cas cités par M. Maspero. l'intervention du dieu s'expliquerait par le souci de pallier une infériorité de race.

Il semble cependant que l'intervention solennelle du dieu auprès de la reine était traditionnelle avant la naissance de tous les Pharaons, même de ceux réputés le plus authentiquement légitimes. A vrai dire les temples de l'époque pharaonique nous ont laissé peu d'exemples de ces théogamies; mais on sait combien ont souffert les temples de la période anté-pto-lémaïque. Les Ptolémées et les Césars ont refait la plupart des édifices religieux de l'Égypte, parce que ceux-ci tombaient en ruine sous le poids des siècles et dans ces édifices reconstitués, les scènes de la théogamie ont, comme nous le verrons plus loin, pris un caractère différent. Si nous n'avons pas d'exemplaires plus nombreux des scènes de la naissance, it ne s'ensuit pas que nous n'en aurions pas trouvé davantage dans les temples antérieurs aux Ptolémées.

C'est ainsi que les tableaux de la théogamie existaient au Ramesséum pour le compte de Ramsès II. M. Daressy a retrouvé dans les annexes des temples de Médinet Habou, bâties avec des pierres prises dans le Ramesséum et estampées aux noms de Ramsès II et de sa mère Toula, « une partie d'un tableau semblable à ceux de Louxor et de Deir el Bahari, où la mère du roi (Ramsès II) et Amon sont assis en présence l'un de l'autre dans le ciel '». Nul doute que nous n'ayons là un débris d'une « nativité du Pharaon » copiée sur celles des temples de la XVIII dynastie.

Des textes confirment l'idée que la théogamie était traditionnelle pour tous les Pharaons. Une inscription mutilée qui relate le couronnement d'Horembeb\*, premier roi de la

<sup>1.</sup> Daressy, Notice explicative des ruines de Médinet Habou (1897), p. 12.

<sup>2.</sup> Maspero, Histoire, II, p. 368-369. La mère de Ramsès II possède tous les titres distinctifs d'une reine du sang solaire (Mariette, ap. Recueil de trav., IX, p. 14, § VIII).

XIXº dynastie, dit qu' « Amon, le roi des dieux, l'a allaité, qu'Horus fils d'Isis a protégé ses chairs de ses charmes magiques quand il est sorti du sein » ( | 🚃 🕽 🥫 🚉 🕽 🖹 \$\\ \oldsymbol{\pi} \oldsymbo sont les expressions mêmes dont on use, à Deir el-Bahari et à Louxor, lors de la présentation du nouveau-né à Amon, et de sa purification par Horus. Pour Ramsès II aussi, outre le tableau même de la théogamie du Ramesséum on peut citer telle inscription du temple de Beit el Qualli (Basse-Nubie, près de Kalabché), où le roi se vante d'être « le fils de Khnoumou, qui l'a modelé lui-même de ses deux bras, lui faisant un corps semblable à celui de Rà et des royautés comme celles d'Horus 1 »; c'est l'évocation du tableau préparatoire à la naissance. Un des textes les plus significatifs est le décret du dieu Phtah-Totunen en faveur de Ramsès II où, en raison de l'influence croissante à cette époque du dieu Phtah, l'intervention divine lui est attribuée au lieu et place d'Amon. Tout nous rappelle les scènes figurées des temples de Deir el-Bahari et Louxor<sup>2</sup>; à la seule différence que Phtah, dieu artisan, sorte d'Hephaistos égyptien, s'est passé du concours de Khnoumou le modeleur, et a façonné lui-même l'image de l'enfant royal : « C'est moi ton père, dit-il au roi, je t'ai engendré dans tous tes membres divins; après m'être transformé en Bélier maître de Mendès, j'ai possédé ton auguste mère. Car j'avais reconnu que c'était toi qui devais être conçu en mon esprit pour la gloire de ma personne, je t'ai enfanté pour briller comme Rà, exalté par devant les dieux, ô roi Ramsès. Khnoumou et Phtah t'ont nourri à ta nais-

<sup>1.</sup> Birch, Inscription of Horembehi on a statue of Turin (Trans. S. B. A., III, p. 486. Le texte a été publié à nouveau par Brugsch, Thesaurus, p. 1074. La phrase citée est à la ligne 2. Cf. Deir el Bahori, II, pl. LII; Louxor, pl. LXV.

<sup>2.</sup> L. D., III; 177. Cf. Deir et Bahari, II, pl. XLVIII; Louxor, pl. XLIV.

sance, levant les bras en t'acclamant quand ils t'ont vu modelé à ma ressemblance, auguste, haut et grand. Les (prètresses) grandes et vénérables du temple de Phtah, les IIathors du temple de Toum sont en fête, et leurs cœurs en joie, leurs deux bras élevés en signe d'acclamation, depuis qu'elles ont vu ta personne belle et aimable comme ma Majesté... Je te regarde et mon cœur s'exalte, je te prends dans mes bras d'or, je t'embrasse en te donnant joie, durée, force; je m'unis à toi en te donnant santé, magnanimité, je te pénètre de joie, de contentement, de jouissance, de plaisir, de délices 1... » Que l'on se rappelle les tableaux de Deir el Bahari et de Louxor : on verra que sous ces phrases, vagues en apparence, se dessinent les principales scènes et apparaissent les personnages essentiels de la nativité du Pharaon 2. Ajoutons que le même texte<sup>3</sup>, à peine modifié dans quelques-unes de ses phrases, a été gravé par Ramsès III (XXº dynastie) sur l'un des pylônes du temple de Médinet Habou pour témoigner qu'il était de même origine divine que son ancêtre Ramsès II.

VII. On peut objecter à ces citations que les pharaons qui nous ont laissé des récits de leur nativité divine, doivent tous être soupçonnés de n'avoir point dans leurs veines un sang solaire très pur : tel serait le cas, d'après M. Maspero, de Hâtshopsitou. Aménophis III, Horemheb, Ramsès II, Ramsès III, Césarion, qui possèdent, du côté maternel ou paternel, un ascendant d'origine douteuse : pour tous, les tableaux de théogamie s'expliqueraient par le désir de démontrer aux yeux la légitimité de leur naissance. Cette question ne peut être présentée sous cet aspect avec certitude dans l'état actuel

<sup>1.</sup> Ed. Naville, Trans., S. B. A., VII, p. 122 et texte. lignes 3-8. Cf. Deir el Bahari, II, pl. XLVI-LV.

<sup>2.</sup> Parfois même, il y a identité entre le texte des paroles qui commentent les bas-reliefs et le texte des paroles de Phtah.

<sup>3.</sup> La traduction du texte de Ramsès III est donnée par Ed. Naville; pour le texte, cf. E. de Rougé, *Inscriptions héroglyphiques*, pl. CXXXI-CXXXVIII.

de la science. Nous sommes mal renseignés sur l'idée que les Égyptiens se faisaient de la légitimité de leurs souverains; en général le successeur du roi est le fils aîné parmi les enfants nés de la grande épouse royale après l'avènement au trône. Mais, distinguait-on entre eux, d'après l'origine de la mère ou du père, des bâtards et des enfants légitimes? Dans le droit égyptien de l'époque ptolémaïque tous les enfants semblent réputés également légitimes; à l'époque pharaonique rien ne prouve, jusqu'à présent, qu'il en fut autrement. La représentation des nativités royales ne s'explique donc pas nécessairement par le souci de légitimer la naissance d'un futur Pharaon, si la loi ne distingue pas le bâtard des autres enfants.

A mon sens tout Pharaon doit nécessairement être représenté comme fils des dieux et membre de la famille divine, quelles que soient les contingences de ses origines terrestres. Dans la deuxième partie de cette étude nous verrons que cette qualité de fils des dieux est indispensable au roi pour la célébration du culte divin, qui est un culte familial : le roi prêtre doit adorer ses pères les dieux; aussi naît-il fils de dieu. A défaut du tableau de la théogamie, une scène très fréquente dans les représentations des temples évoque cette idée : c'est l'allaitement du roi par les déesses. Le rite était nécessaire non seulement dans les représentations de la nativité royale, mais dans les cérémonies préparatoires à la célébration du culte (scènes du pa donait et de la fête Sed) que nous commenterons plus loin en détail (ch. VII et VIII). Il

1. Voir à ce sujet, Max. L. Strack, Die dynastie der Ptolemaer, p. 100-104. Les Ptolémées agissent vis-à-vis des bâtards suivant les principes du droit grec qui dénie tout droit à ceux-ci et s'écartent ainsi du droit pharaonique. Dans un compte-rendu du livre de Strack (Sphinx, III, p. 26) j'avais combattu cette conclusion de l'auteur en m'appuyant sur les exemples de théogamie considéres comme des preuves nécessaires d'une naissance légitime. J'ai été amené depuis à changer d'opinion et à considérer la théogamie comme une théorie générale de la naissance royale.

serait possible de retrouver dans tous les temples, pour tous les pharaons qui ont laissé des monuments, le tableau de l'allaitement; c'est ainsi qu'on peut voir tétant la mamelle divine, debout ou sur les genoux de la déesse, Thoutmès III et Aménophis II à Karnak<sup>1</sup>, Horemheb à Silsilis<sup>2</sup>, Séti ler à Abydos 3, Ramsès II à Silsilis, à Karnak, à Beit el Qualli 4, Ramsès III à Médinet Habou 5, Seshong ler et Philippe Arrhidée a Karnak<sup>6</sup>, Ptolémée II Philadelphe à Philæ<sup>7</sup>, etc., etc. Une formule, presque invariable ou de sens toujours constant, accompagnait la scène et en définissait la portée 8 : « Je suis ta mère Hathor (ou Isis, ou Anoukit, etc.), je te donne les panégyries d'avènement avec mon bon lait, pour qu'elles entrent en tes membres avec la vic et la force. » Ainsi c'est en tant que roi que l'enfant a mérité le lait des déesses. Ailleurs on met dans la bouche de la déesse nourricière quelques-unes des paroles que le dieu Phtah a adressées au roi Ramsès II au moment de la théogamie. « Voici ce que dit Isis à son fils Ramsès II : « Je t'ai pris dans mes deux bras pour t'embrasser comme un enfant (qui gouvernera) les deux terres; tu es sorti de mon sein comme un Roi bienfaisant qui se lève couronné; celui qui t'a modelé, c'est Khnoumou, de ses propres mains, avec Phtah lequel a fondu tes membres. La vénérable Hathor de Dendérah, c'est ta nourrice; Hathor de Diospolis parva te donne le sein; la maîtresse de Qes-Hathor d'Aphroditopolis est celle qui allaite tes beautés — toutes ensemble protègent la Majesté en tant que Chef de tous les

<sup>1.</sup> L. D., III, 35 et 62.

<sup>2.</sup> L. D., III, 120 c.

<sup>3.</sup> Mariette, Abydos, I, 25, usurpé par Ramses II; L. D., III, 131 et 173.

<sup>4.</sup> L. D., III, 122, 150 b, 177, fig. 5.

<sup>5.</sup> L. D., III, 218 c.

<sup>6.</sup> L. D., III, 233 c; IV, 2 c.

<sup>7</sup> L. D., IV, 6 a.

<sup>8.</sup> Voir à ce sujet, Maspero, Notes au vour le jour ap. P. S. B. A. XIV, p. 308.

pays \* » (fig. 40). Concluons que l'allaitement rappelle en abrégé et suppose les rites de la théogamie.

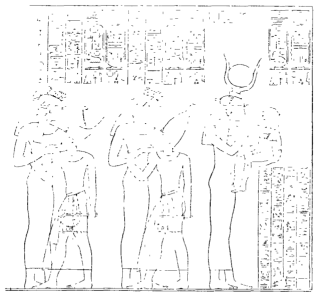


Fig. 40. - Ramsès II allaité par les déesses (Abydos, I, pl. 25).

Une autre formule d'un usage aussi général rappelle encore que tout Pharaon est matériellement procréé par les dieux. Dans des inscriptions de toutes les époques on dit que Pharaon gouverne et règne « dès l'œuf », c'est-à-dire dès avant sa naissance. N'est-ce point une allusion aux promesses très précises de royauté sur le Sud et le Nord que le dieu formule au moment de s'approcher de la reine, qu'il renouvelle pendant la théogamie, qu'il fait confirmer par les « divins modeleurs » de l'enfant et du double royal? L'allusion serait incompréhensible sans la tradition de la théogamie; avec raison M. Maspero a vu dans cette formule l'indice de la légi-

<sup>1.</sup> Abydos, I, pl. 25. C'est peut-être tout ce qui reste à Abydos des tableaux de la nativité qui ont pu exister sur l'emplacement des parties actuellement détruites de la « travée du roi ».

timité exclusive 1; mais elle est applicable à tout Pharaon 2.

VIII. Une autre preuve que la théogamie avant la naissance de tout roi est conforme à la tradition générale, c'est l'introduction de cette idée dans la littérature populaire. Un conte dont le manuscrit remonte environ à la XII<sup>e</sup> dynastie<sup>3</sup>, mais dont la fable n'est guère postérieure à l'époque des grandes pyramides de la IVe dynastie, mentionne déjà à cette époque une théogamie. Un magicien vient avertir le roi Chéops que le dieu Rà s'est uni à la femme d'un de ses prêtres pour que les enfants issus de cette union « exercent la fonction bienfaisante de roi de cette Terre Entière; ». Puis le récit nous décrit l'accouchement : le dieu Rà invite d'abord les divinités de son cycle à assister la gisante, de même qu'Amon à Deir et Bahari, l'ordonne à ses parèdres; puis Khnoumou le modeleur, survient avec Isis, Nephthys, Higit et Maskhonit, toutes déesses préposées à l'accouchement. Arrivés devant la femme en travail, « Isis se mit devant elle, Nephthys derrière elle, Higit opéra les manœuvres de l'accou-

<sup>1.</sup> L'inscription dédicatoire d'Abydos, p. 71.

<sup>3.</sup> Papyrus Westcar, conservé à Berlin, publié et traduit par Erman, Die Murchen des Papyrus Westcar (cf. Maspero, Contes populaires: « Le roi Khoufoui et les magiciens »).

<sup>4.</sup> Maspero, loc. cit., p. 74.

chement ». L'enfant naît : alors « les déesses le lavèrent, lui lièrent le nombril, le posèrent sur un lit de brique, puis Maskhonit s'approcha de lui et dit : « Il se lèvera comme roi en cette Terre Entière » et Khnoumou lui mit la santé dans les membres · . » — Ainsi tous les détails essentiels des accouchements figurés à Deir el Bahari et Louxor sont déjà rapportés dans un conte dont l'antiquite exacte ne peut être déterminée, mais qui remonte à une époque infiniment plus ancienne que les monuments thébains.

Il faut noter que le conte qui mentionne la première théogamie met en scène des rois de la fin de la IV dynastie; or le titre « fils du soleil » apparaît dans le protocole au début de la V dynastie. La théogamie semble donc une conception née à la même époque que la théorie de la filiation directe du roi vis-à-vis de Rà : peut-ètre le titre simplement l'expression directe et officielle de la théogamie.

Il est d'ailleurs remarquable que la scène classique de la théogamie ait inspiré aussi un récit populaire sur l'origine surnaturelle d'Alexandre le Grand qui, devenu roi d'Égypte, était par là même fils des dieux égyptiens. Ce conte a été inséré dans le roman du pseudo-Callisthène, au m' siècle après notre ère è; il met en scène Nectanébo, le dernier des Pharaons indigènes, qui, réfugié en Macédoine et devenu amoureux de la reine Olympias, aurait annoncé à cette reine qu'un dieu s'unirait à elle pour lui donner un fils. Le dieu n'était autre qu'Amon Libyen à tête de bélier; par des subterfuges magiques, Nectanébo se donna cette forme, pénétra dans les appartements de la reine et s'unit à elle comme autrefois Amon à la reine Ahmasi; une fois l'union consommée, le faux dieu s'écria: « Réjouis-toi, femme, car tu as concu de

<sup>1.</sup> Maspero, loc. cit., p. 76-77.

<sup>2.</sup> G. Maspero, Comment Alexandre devint dieu en Égypte (Annuaire de l'École des Hautes-Etudes, 1897).

moi un mâle qui vengera tes injures et qui sera un roi maître de l'Univers » Ainsi naquit Alexandre qu'Amon Libyen devait en effet saluer du titre de « fils » lors de la visite du vainqueur de Darius au temple de l'Oasis. « Ce récit, comme le remarque M. Maspero, n'était probablement à l'origine « qu'un décalque en prose des scènes traditionnelles figurées à Louxor, par exemple 1... » Ainsi l'imagination populaire travaillant sur le même thème nous offre en Égypte, à trois mille ans d'intervalle, du papyrus Westear au Pseudo-Callisthène, le même récit traditionnel de l'union féconde de la reine et d'un dieu.

IX. Le roman du Pseudo-Callisthène nous montre la persistance de la tradition de la « nativité royale » à l'époque ptolémaique et romaine; cependant les monuments nous la conservent dans un cadre un peu différent. Les temples où la

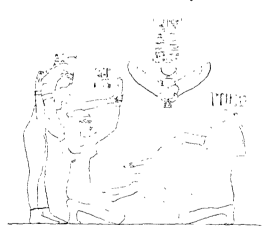


Fig. 11. — « La divine mère de Rà » donne le jour a Horus Césarion (Mamisi d'Erment, L. D., IV, 60).

naissance divine est représentée n'ont plus, à certains égards, la mème décoration qu'à l'époque classique. On v voit moins d'allusions aux événements contemporains des rois construc teurs, moins de représentations

étrangères au rituel : tout disparaît devant les tableaux dogmatiques; la personnalité du roi s'y efface devant celle des dieux. Le souverain, à l'époque grecque et ro-

1. Comment Alexandre devint dieu en Egypte, p. 25.

maine, vit loin des temples ou même hors d'Égypte; on ne le désigne guère dans les cartouches que par le titre impersonnel de Pharaon ( ; le plus souvent même les cartouches restent vides, anonymes. Par contre le roi se confond de plus en plus avec son correspondant divin Horus, et la nativité royale cède la place à la naissance d'Horus.

Mais, ce que ces représentations perdent en personnalité, elles le regagnent en importance; au lieu d'une travée, d'une salle ou d'une paroi de cour consacrée à la nativité du Pharaon, on a dans les temples ptolémaïques et romains, un petit temple particulier, le Mamisi (a) « le lieu de la naissance ». « On le construisait toujours, écrit Champollion 1, à côté de tous les grands temples où une triade était adorée; c'était l'image de la demeure céleste où la déesse avait enfanté le troisième personnage de la triade », c'est-à-dire le dieu fils, Horus l'enfant.

La question qui se pose est de savoir si la naissance d'Horus symbolise ou non, la naissance du Pharaon. On peut répondre affirmativement, car la décoration caractéristique des chambres consacrées au roi dans les temples de l'époque classique, et les scènes les plus importantes sont restées les mêmes dans les *Mamisi*. Partout où on les rencontre, à Dendérah, Kainak, Erment, Esneh, Ombos, Edfou, Phila, dès l'entrée au temple les figures du dieu Bes et de l'hippopotame femelle Api<sup>2</sup>, protecteurs de l'accouchement, de Khnoumou et de Hiqit, les phylactères  $\frac{Q}{L}$  et  $\frac{Q}{L}$  s'imposaient aux yeux sur le fronton du temple ou sur les colonnes. Puis les bas-reliefs

<sup>1.</sup> Cité par Mariette, Denderah, texte, p. 29.

<sup>2.</sup> Bes et Api paraissent à Karnak (L. D., IV, 30), à Ombos (L. D., IV, 34; Ombos, I, p. 45-48), à Dendérah (L. D., IV, 83, 85), à Erment (L. D., IV, 61, 65); Hiqit et Khnoumou, à Edfou et Dendérah (Brugsch, Thesaurus, p. 1362 et 1366.

se succédaient suivant la progression connue : union charnelle du dieu et de la déesse-mère 1, modelage par Khnoumou de l'Horus et de son double 2, naissance d'Horus dans les roseaux de Bouto<sup>3</sup>, scène de l'allaitement par Hathor, Isis ou les vaches divines', protection magique exercée par les sept Hathors, présentation d'Horus au dieu principal et aux divinités parèdres 6. Parfois le caractère symbolique des scènes est atténué par une indication précise de temps et de personne : à Erment, à côté de la naissance d'Horus dans les roseaux, on a la scène de l'accouchement disposée comme à Deir el-Bahari ou à Louxor, et c'est Ptolémée XVI Césarion qui est enfanté (fig. 44); à Esneh, l'accouchement a lieu selon les rites humains; à Dendérah c'est l'empereur Trajan qu'on présente au cycle des dieux. Sous les personnages symboliques religieux se cachent les hommes vivants, et jusqu'aux derniers siècles de la domination gréco-romaine a subsisté le concept égyptien de la naissance divine réelle du souverain.

<sup>1.</sup> D'après une remarque de M. Naville (Deir el Bahari, II, texte, p. 12-14) la visite du dieu à la reine de Deir el-Bahari a son pendant dans des scènes semblables à Dendérah. Edfou, Philae, Esneh. « A Philae, dit encore M. Naville, quoique Horus soit appelé le fils d'Osiris, on voit cependant le tableau qui accompagne toujours le récit de l'apparition d'Amon à la mère du roi » (Recueil de traraux, XVIII p. 92, n. 2. — Malheureusement aucune de ces scènes n'a été publiée, à ma connaissance.

<sup>2.</sup> A Dendérah (L. D., IV, 70, d, e, f), époque d'Auguste.

<sup>3.</sup> A Karnak (L. D., IV, 30), époque de Ptolémée IX; à Ombos, même époque (L. D., IV, 34), à Esneh (époque romaine, Description de l'Egypte, pl. I, 75-78 et Lenormant, Musée Egyptien, pl. VI, 48-45); à Philae, époque de Ptolémée IX (L. D., IV, 36); à Erment, naisssance de Ptolémée XVI Césarion (L. D., IV, 60, a), et Horus né du lotus (L. D., IV, 61 g); à Dendérah, naissance de Trajan (L. D., IV, 82 c).

<sup>4.</sup> A Edfou, allaitement de Ptolémée IX (L. D., IV, 33, e); de même pour Ptolémée XIII (L. D., IV, 48 b); à Esneh (Description de l'Égypte, I, 75-78); à Erment L. D., IV, 59; à Dendérah (L. D., IV, 64 g).

<sup>5.</sup> A Edfou et a Dendérah (Brugsch, Thesaurus, p. 1362 et 1366); à Erment (L. D., IV, 59).

<sup>6.</sup> A Edfou (L. D., IV, 48 b); à Denderali (L. D., IV, 82); à Erment (L. D., IV, 60, c, d, e).

La théogamie et la représentation de la nativité royale semblent donc aussi traditionnelles pour chaque Pharaon que sa qualité d'Horus fils des dieux. Si tout roi est un Horus, tout roi a été procréé par les dieux. Cela est si vrai que la théorie de la « nativité divine » existe, non seulement pour le roi, mais pour tous les êtres que le culte divinise. Les hommes morts, nous le verrons plus loin, recoivent les mêmes rites que les rois et entrent dans la grande famille divine. Aussi imagina-t-on pour eux, dès les plus anciennes époques, toutes les péripéties de la nativité divine, telles qu'on les trouve appliquées aux rois dans les temples. On dit de tout mort osirien : « Seb l'a créé, le cycle des dieux l'a enfanté... Sokhit ou Sothis l'ont conçu; il est sorti d'entre les cuisses du cycle des dieux » ; avant sa naissance « Horus s'est joint à son père » de même qu'Amon se substitue à Thoutmès I'; « les dieux de l'Orient et de l'Occident se sont joints à la grande mère) qui se trouve (assistée) dans les bras de celle qui fait naître les dieux »; n'est-ce point une allusion au tableau de l'accouchement par les soins des sagesfemmes divines et en présence des dieux? Puis le mort, semblable au soleil et au Pharaon, « se lève comme Nofirtoum du lotus, « il va dans l'île de la flamme » comme l'enfant royal passe par la chambre du feu ; les dieux « lui font la conduite » et « le mènent à son trône de roi du Sud et du Nord », de mème qu'Amon couronne son fils enfant!. Enfin le mort prend le sein de sa mère Isis et y suce le lait de vie et de force (be sa) qui donnera à son double la vie des dieux2; ainsi Isis et

<sup>1.</sup> Pyramide d'Ounas, !. 379-410; cette formule se retrouve dans des Livres des Morts de la XVIIIº dynastie; les textes memphites et thébains ont été étudiés spécialement par Erman (Zeitschrift, XXXII, p. 2-22, Die Enstehung eines Totenbuchtextes).

<sup>2.</sup> Pyramide d'Ounas, l. 28-31, Abydos, I, pl. 33 h l. 26. Cf. Maspero, La table d'offrantes, p. 14. Le lait de la mère divine s'offre aux dieux euxmêmes, que le rituel osirien assimile à des morts qui renaissent à la vic divine (cf. Rituel du culte divin, ch. LIV).

Hathor ont allaité le roi : par leur naissance divine, le roi et le mort sont devenus des dieux.

Pour toutes ces raisons, historiques ou religieuses, il semble que la théorie de la nativité divine est, non point occasionnelle, mais aussi ancienne que les rites osiriens, et qu'elle s'appliqua à tous les rois depuis le moment où ils portèrent les titres de fils de Râ.

X. Tel était ce « drame religieux sur la nativité du Pharaon 1 » que les Égyptiens avaient imaginé pour se représenter au naturel la venue au jour de leur roi fils des dieux. Après avoir passé en revue les tableaux et les textes qui nous montrent vivantes pendant une période de plusieurs milliers d'années les traditions relatives à la naissance des Pharaons, « l'on est induit à se demander — comme le dit M. Maspero - si ces tableaux représentent un concept imaginaire ou bien s'ils reproduisent un ensemble de scènes réelles qui se répétaient à l'accouchement des reines : ». Je crois, comme M. Maspero, que les scènes gravées sur les murs des temples correspondaient à la pure réalité; que pour son union avec la reine, le roi assumait, à l'origine, le costume et la personnalité d'Amon; qu'au moment de l'accouchement, des prètres et des prêtresses prenaient les costumes, les masques et les insignes des dieux Bes, Apit, Hathor, Khnoumou, Higit, etc. 2; et que les doubles du nouveau-né royal pouvaient être

<sup>1.</sup> Maspero, Journal des Savants, 1899, p. 406.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 406.

<sup>3.</sup> Les processions figurées sur les murs des temples d'Edfou et Dendérah nous montrent des prêtres porteurs de masques de ce genre (Mariette, Dendérah, IV, pl. 57, 14, 16, 17 et surtout 31). Dans les cérémonies du culte sunéraire, les prêtres assumaient aussi le nom, la personnalité, le costume des dieux osiriens. Cela est dit en propre terme pour Horus dans le calendrier du temple d'Edfou (Brugsch, Die Festkalender, pl. VIII, l. 25, et p. 14). Diodore (I, 62) rapporte un écho de ces traditions quand il dit qu'à l'occasion « les rois d'Egypte se couvrent la tête de masques de lions, de taureaux et de dragons ».

figurés par des poupées, de mème que dans les temples des statues les représentaient. A ce point de vue, l'origine du Mamisi a été fort bien expliquée par M. Maspero: « Il semble qu'au moins aux temps très reculés où le cérémonial des naissances royales ou divines fut réglé, l'usage était de séparer la femme sur le point de devenir mère et de l'enfermer dans une case isolée où elle se cachait jusqu'à ses relevailles: chacune des grandes villes de l'Égypte avait en souvenir de cette coutume, tombée en désuétude parmi le peuple, un petit temple construit à côté du temple principal et où la déessemère du nome était censée faire ses couches!.

Ainsi prenaient vie, pour un peuple crédule et pieux, les titres symboliques du protocole pharaonique : à l'intérieur des temples, avec la complicité dévote des prètres, les abstractions du langage se transmuaient en vivantes réalités. Celui qui s'appelait fils du Soleil était matériellement procréé, mis au jour, adopté par le dieu Rà.

<sup>1.</sup> Journal des Savants, 1899, p. 404.



## CHAPITRE III

## Le couronnement du Pharaon par les dieux.

I. Les promesses de la nativité réalisées par le couronnement. — II. Purifications du candidat royal par les dieux. — III. Présentation du candidat royal à la cour par le roi régnant ou par les dieux. — IV. Rédaction et proclamation des noms et titres royaux. — V. Couronnement par les dieux du roi proclamé: 1º Souton khd, bàit khá ou remise des deux couronnes par Ilorus et Sit; 2º Sam taoui ou « réunion des deux régions »; 3º rer ha ànbou ou « procession derrière le mur »; 4º « royale montée au temple, » consécration du roi couronné, par l'embrassement du dieu principal. — VI. Antiquité et persistance des rites du couronnement. — VII. Donations faites par le roi aux dieux qui l'ont couronné.

I. Les formules du protocole royal, les titres officiels des Pharaons, la plupart des légendes qui encadrent les tableaux de la nativité royale, prédisent au fils des dieux son règne futur sur l'Égypte : aussi est-ce l'intronisation du fils des dieux par les dieux ses pères qui est représentée dans les tableaux des temples et décrite dans les textes, à la suite des scènes de la nativité. Comme l'a dit fort bien M. Maspero, ce que nous avons vu au chapitre II forme « un premier acte où l'on joue les scènes relatives aux origines du roi, et où les pouvoirs d'en haut l'introduisent divinement à la vie : le second acte le prend au moment où la destinée en vue de laquelle il a été créé s'accomplit à la face de l'univers, et il nous montre l'introduction divine à la royauté. L'intervalle et ce qui l'avait rempli, l'allaitement, l'éducation, la croissance, l'initiation aux devoirs divers de l'homme et du souve-

rain, tout cela est passé sous silence à bon droit. C'étaient la des faits communs à tous les princes. ou même à tous les êtres humains, et pour lesquels il n'y avait aucun besoin d'une intervention spéciale des divinités : or les décorateurs ne choisissaient que les moments critiques de l'existence, ceux qui décident de la destinée de leur héros » ¹. Le couronnement par les dieux était ce moment où toutes les promesses du jour de la naissance se réalisaient pour le Pharaon, où, aussi, commençaient pour lui les obligations, les devoirs qui étaient la contre-partie des faveurs reçues des dieux.

Les sources les plus importantes seront donc celles qui ont déjà été utilisées plus haut', c'est-à-dire les tableaux et inscriptions relatifs à Hâtshopsitou (Deir el Bahari), à Horembeb (statue de Turin), à Ramsès II (inscription d'Abydos et décret de Phtah Totunen, ce dernier commun aussi à Ramsès III); comme précédemment, le texte de Deir el Bahari, qui est le plus ancien, est aussi le plus développé; il a en outre l'avantage inestimable d'être commenté par des tableaux très détaillés. Ajoutons que certaines cérémonies du culte royal (fêtes Sed), qui seront plus loin l'objet d'une étude spéciale (ch. VIII), étaient la répétition presque littérale du couronnement; les textes et les tableaux qui y font allusion pourront donc nous servir à combler les lacunes des documents relatifs à l'intronisation réelle du roi.

II. Le rituel d'intronisation, à l'époque thébaine, comprenait cinq séries de cérémonies : 1° purification et présentation aux dieux du candidat royal; 2° présentation par le roi régnant

<sup>1.</sup> Maspero, Journal des Savants, 1893, p. 413. J'ai pris la liberté de mettre ce qui concerne le Pharaon au masculin; dans le texte de M. Maspero il est question de la reine Hâtshopsitou.

<sup>2.</sup> Sauf les tableaux de Louxor, qui pour la partie réservée au couronnement royal, ne nous sont parvenus que sous une forme incomplète. (Cf. Daressy, Notice explicative des ruines du temple de Louxor, 1893, p. 71, salle P, mur du Sud.)

ou par le dieu principal aux gens de la cour; 3º proclamation des noms officiels du nouveau roi; 4º remise des couronnes de la main des dieux; 5º donations et offrandes solennelles du roi aux dieux.

La purification du candidat royal avait le caractère commun aux ablutions obligatoires qui précèdent tout acte du culte; les dieux Horus et Amon versaient sur la tête du candidat royal l'eau « vivificatrice » en disant par quatre fois : « Pur est le roi N... », et la légende gravée au-dessus de la scène spécifie que le prince « est purifié avec son double pour la grande dignité de roi vivant du Sud et du Nord ». Puis Amon, tenant en ses bras son enfant, le présentait au Cycle des dieux du Nord et du Sud : « Voyez mon fils (ou ma fille)..., reposez-vous sur lui... (c'est-à-dire unissez-vous à lui). » A quoi le Cycle répond unanimement : « Puisque voici ton fils (ou ta fille), nous nous reposons sur ton enfant en (lui donnant) vie et tranquillité. Certes c'est ton fils, ton émanation, celui que tu as engendré et que tu as muni de ce que tu lui as donné. à savoir ton àme, ton cœur, ta volonté, les enchantements de (ton) diadème 1. Il était encore au sein de celle qui l'a enfanté, que lui appartenaient déjà les plaines et les montagnes, tout ce que recouvre le ciel et ce qu'entoure la mer. Tu as fait pour lui tout cela, puisque c'est toi qui as pensé les périodes (de son règne); tu lui as donné les « portions d'Horus » avec la vie  $\frac{O}{I}$ , les années de Sit avec la force (1), et nous les lui avons données... Nous voici, pour lui donner toute vie et toute force d'auprès de nous, toute santé d'auprès de nous, toute abondance d'auprès de nous, toutes offrandes d'auprès de nous, toutes provisions d'auprès de nous, pour qu'il soit à la tête de tous les doubles vivants,

<sup>1.</sup> Des expressions analogues ont été utilisées lors de la naissance du roi (p. 62). Cf. aussi ce texte de *Pépi II* (l. 855): « O Râ, ce Pépi est ton fils, il a une àme, une volonté, une puissance (émanées de toi) ». Le mort divinisé a les qualités d'un dieu et d'un roi.

lui et son double, en tant que roi du Sud et du Nord sur le trône d'Horus éternellement comme le Soleil \* ».

Ces paroles, que les textes prêtent aux dieux, définissent clairement la situation d'un candidat royal avant l'intronisation. Si c'est un fils qui succède sans contestation à son père, les dieux sont censés l'avoir, dès sa naissance, prédestiné au trône<sup>2</sup>. Le candidat royal est-il tenu en échec pour des raisons humaines, une compétition dynastique, une rivalité de famille? Dès qu'il a triomphé, on explique son succès par l'intervention d'un dieu. Thoutmès IV doit le trône à la protection du Sphinx Harmakhis<sup>3</sup>; Horemheb devient Pharaon par la faveur spéciale d'Horus de Cynopolis<sup>4</sup>. Que la royauté ait été un domaine héréditaire ou une acquisition fortuite, le Pharaon qui en dispose la doit toujours à l'intervention divine.

III. Choisi par les dieux, le candidat royal devait être reconnu, proclamé devant les hommes. La cérémonie avait lieu dans la partie du temple réservée au roi : à Deir el Bahari on l'appeile « l'édifice du roi (dépendant) des salles du culte <sup>5</sup> ».

Presque toujours le roi régnant présidait, car les associations du prince royal à son père étaient la règle en

- 1. Deir el Bahari, III, pl. LVI. A Louxor, où les deux scènes existent aussi, la purification, avec texte identique, est faite par Toum et Montou (pl. LXXV, fig. 186) et la présentation du roi Aménophis III enfant aux dieux du Sud et du Nord (pl. LXXIII, fig. 190 est commentée par Thot dans un discours adressé au cycle divin (1bid., fig. 189).
- 2. A l'époque grecque, quand un héritier du trône est mineur, on le couronne malgré sa jeunesse (Polybe, Fr. Hist. gr., II, p. xxvII), quitte à le consacrer solennellement par l'intronisation réelle (ἀνακλητήρια) dès que l'âge le permet (Polybe, XVIII, 38, 3).
  - 3. Stèle du sphinx (L. D., III, 63); cf. Maspero, Histoire, II, p. 294.
  - 4. Inscription de Turin. Cf. Maspero, Histoire, II, p. 343.
  - 5. Deir el Bahari, III, pl. LX, l. 3 et 10

Égypte<sup>1</sup>. En fait la direction du couronnement n'échappait pas aux dieux, puisque le roi régnant n'était lui-même qu'un substitut de Râ, d'une façon générale en temps que Pharaon, d'une façon particulière depuis la théogamie où le dieu avait pris la forme du roi-père.

A Deir el Bahari Thoutmès I<sup>cr</sup> s'est assis dans la salle royale, sur un trône élevé<sup>2</sup> et tient ce discours à sa fille Hâtshopsitou: « Voici venir vers toi la consécration (khou) que je donne de mes deux bras! Tu vois la cérémonie dans le palais qui rend augustes tes doubles. Lorsque tu prends la dignité de ton pschent, consacrée par tes charmes magiques, forte de ta valeur, tu domines dans les deux terres, tu écrases les rebelles, tu te lèves dans la salle, la tête ornée du pschent posé sur la tête de l'héritière d'Horus, toi celle que j'ai enfantée, la fille de la couronne blanche du Sud, l'aimée (de la couronne du Nord) Ouazit, et les couronnes te sont données par ceux qui président aux demeures divines. » Le discours s'arrête ici, mais le texte poursuit la description de la scène : « Sa Majesté fit venir à lui les « nobles royaux », les « dignitaires », les « amis », les « esclaves de la cour », les « chefs des

- 1. A la XIIe dynastie tous les rois se sont associé leur fils (sauf 2 sur 8 pour lesquels la preuve n'est pas faite); à la XVIIIe dynastie la reine Nofritari fut associée à son mari Ahmès, puis s'associa son fils Aménophis I; Touthmès I qui fut associé à son père, s'associa Amenmosou, puis sa fille Hàtshopsitou; Aménophis IV s'associa son gendre Saakeri. A la XIXe dynastie, Ramsès I s'associa Séti I, et celui-ci s'associa Ramsès II, qui à son tour appela près de lui Khâmoïsit, puis Minephtah. A la XXe dynastie, Ramsès IV régna avec Ramsès III. Pour l'époque ptolémaique, voir Strack, Die Dynastie der Ptolemaer, p. 24 sqq.
- 2. La scène se passe dans un pavillon à colonnes zadou (pl. LXI, (pl. LXI, 1. 13), tout à fait analogue au pavillon de la fête Sed qui sera décrit plus loin, chap. VIII. Un autre récit abrégé du couronnement d'Hàtshopsitou existe à Karnak (L. D., III, 18), il a été signalé et étudié par De Rougé (Mélanyes d'archéologie, I, p. 47).

Rekhitou », pour (voir) l'embrassement (frottement de face  $\frac{1}{Q}$ ) que la Majesté de sa fille, cet Horus, lui donna dans ses deux bras, dans la salle du culte; et cela se fit sur le trône du roi lui-même dans le pavillon (zadou) de l'Ouest (où l'on lance) le fluide magique; et tous ces hommes présents, couchés le ventre à terre, lançaient le fluide magique  $\frac{1}{2}$ . »

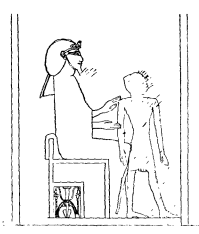


Fig. 12. — Thoutmès I embrasse sa fille Hâtshopsitou et lui lance le fluide de vie (Deir et Bahari, III, pl. LXI).

En résumé le roi régnant, après un discours adressé au roi à introniser, le prenait dans ses bras et lui faisait les passes qui donnent le fluide de vie; c'était le point culminant de la cérémonie, et c'est celui que représente le tableau de Deir el Bahari (fig. 12). Si nous nous reportons au texte d'Horemhebnous retrouvons, dans un récit très abrégé, les mêmes indications. Le

dieu Amon, qui a déjà purifié le candidat royal, le fait monter (ouza) vers la « chambre royale » et le fait passer devant lui pour le présenter dans le « pa our » à la reine régnante Moutnozmit, que le texte appelle seulement « la fille d'Amon » et qui joue ici le rôle de Thoutmès I<sup>er</sup> à Deir el Bahari. La reine purifia Horemheb « en lui versant l'eau sur les mains » ( \( \frac{\text{N}}{\text{N}} \)), elle « embrassa ses beautés (c'est-à-dire le prit à bras le corps pour lui communiquer le fluide magique) et l'établit solidement par devant elle »,

<sup>1.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LX, l. 3-11. Sur le « lieu du sotpou sa, voir ch. IX). Le zadou est mentionné aux mastabas de Mariette (p. 204).

pour le présenter à l'assistance comme Thoutmès avait fait de sa fille '.

Enfin le texte d'Abydos, où Ramsès II rappelle comment il fut associé au trône par son père Séti I<sup>er</sup>, nous a conservé une description analogue de la présentation du nouveau roi aux dignitaires. « Je me suis mis en marche (bes)... en qualité de fils aîné et d'héritier, vers le trône de Seb..... Mon père s'étant levé par devant les connus du roi, moi tout enfant je fus pris dans ses bras, et il me dit : « Qu'il se lève en qualité de roi, pour que je voie ses beautés de mon vivant <sup>2</sup>... »

IV. Arrivé à ce point de la cérémonie, le roi régnant reprenait la parole pour énumérer les noms officiels du roi à introniser et les fixer pour ainsi dire à sa personne; opération religieuse de la plus haute importance, qui équivalait à un baptème et à une consécration définitive de la personne royale. Le texte de Deir el Bahari est encore ici le plus complet. « Alors S. M. dit en face de l'assemblée : « Cette fille, Khnoumit Amon Hâtshopsitou, vivante — je la place sur mon siège, c'est-à-dire sur mon trône. Et certes voilà qu'elle siège sur mon trône (khend), elle fait entendre ses paroles à ses sujets dans tout lieu du palais, certes voici qu'elle vous conduit, écoutez ses paroles, soyez unanimes pour (exécuter) ses

- 1. Brugsch, Thesaurus, p. 1076, l. 15-16. La deinière phrase est obscure par suite d'une erreur du lapicide qui a échangé les pronoms masculin et féminin; au lieu de la reine Moutnozmit, cf. Maspero, Histoire, II, p. 344, n. 1.
- 2. Abydos I, pl. 6, l. 44-45. Le mot lever khà s'applique au soleil qui se lève, au dieu et au roi qui apparaissent en public sur le trône. Le signe est le soleil levant avec sa « couronne » de rayons.
- 3. Litt. « elle émet les paroles » \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \

ordres. Celui qui l'adore, certes, vivra; celui qui dira des choses mauvaises et hostiles à Sa Majesté, certes, mourra. Or done, tous ceux qui entendent et acceptent unanimement le nom de Sa Majesté, certes qu'ils viennent sur le champ pour proclamer le roi près de moi, comme on le fit (jadis) pour ma Majesté. Certes, divine est cette fille du dieu, et ce sont les dieux qui combattent pour elle, et qui lancent leur fluide (de vie) derrière elle chaque jour, comme l'a ordonné son père le Maître des dieux <sup>1</sup>! »

De la bouche même du roi tombe la définition du pouvoir royal légitime : Hâtshopsitou doit être reconnue comme reine, parce que fille du Maître des dieux (Amon), elle est divine, elle possède le fluide de vie des dieux. Ces qualités sont celles auxquelles on a reconnu jadis la propre royauté de Thoutmès  $I^{\rm er}$ ; ce sont celles qui rendent Hâtshopsitou digne de la couronne.

Le discours du roi est accueilli par une acclamation de l'assistance qui « proclame » le nom du nouveau Pharaon. « Les nobles royaux, les dignitaires, les chefs des Rekhitou entendirent cette annonce que c'était elle qui possédait la dignité de fille du roi, roi du Sud et du Nord Mâit ka ri vivante à jamais! Ils flairèrent la terre à ses pieds, ils se prosternèrent à l'ordre royal qu'elle donna, qu'ils adorassent tous les dieux du roi du Sud et du Nord Aûkhoper ka rî (Thoutmès I<sup>er</sup>). » C'est l'instant décisif : pour la première fois le nom royal solaire d'Hâtshopsitou est provoncé, ce « prénom » Mâit ka ri qui rappelle la filiation de Rà : dès lors le caractère royal est attaché à la personne de la fille du

1. Deir el Bahari, III, pl. LXI. Voici le texte de la dernière phrase, la plus caractéristique de toutes :

roi. Aussitôt celle-ci donne un ordre, le premier émané d'elle : c'est d'adorer « les dieux de son père Thoutmès I », c'est-à-dire ce qu'il y avait de divin dans l'ancien roi, et qui lui restait attaché jusqu'à la mort. Thoutmès I et avait proclamé que sa fille était divine; sa fille intronisée ordonne, par son premier décret, qu'on adore la divinité de son père : ainsi s'affirmait le caractère divin permanent de la royauté pharaonique à travers les vicissitudes des changements de personne.

L'assemblée royale se disperse alors avec force cris et gambades selon l'étiquette du temps. Restait à dresser le procèsverbal du couronnement et surtout à fixer ne varietur les titres officiels du nouveau Pharaon, ce qu'on appelait la « charte »  $\bigcap$   $\bigcap$  nekheb des noms royaux. « Après que Sa Majesté (Thoutmès Ier) eut entendu que tous les Rekhitou étaient d'accord unanimement sur le nom de sa fille comme roi..., il ordonna d'amener les « officiants » pour méditer (?) ses grands noms de prise de la dignité de sa double couronne de roi du Sud et du Nord, (ceux que) l'on fera mettre sur les monuments et sur tout acte scellé, (les noms) sous lesquels elle célébrera les cérémonies du couronnement ... sous lesquels elle célébrera les fêtes du début de l'année et des millions de panégyries ... Et lorsque les officiants méditèrent (?) ses noms de roi du Sud et du Nord, certes le dieu suggéra à leur cœur de faire ses noms à la ressemblance de ceux qu'il avait faits auparavant'. » On se rappelle qu'au moment de l'union charnelle du dieu et de la reine mère, Amon avait formé d'avance le nom de l'enfant prédestiné, en reprenant les paroles de bienvenue dont l'avait salué l'épouse choisie. Suit alors la liste complète, officielle, des titres

<sup>1.</sup> Je paraphrase et je résume la fin de la phrase, qui trouvera plus loin son explication littérale. Voir l'excellent commentaire de Maspero, Journal des Savants, 1899, p. 411.

<sup>2.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LXII.

d'Hâtshopsitou : « Son grand nom d'Horus ( )...; son grand nom de maître des deux couronnes ( )...; son grand nom d'Horus d'or ( ); son grand nom de roi du Sud et du Nord ( ) et le cartouche) — et au-dessous, la rubrique qui certifie conformes les noms royaux. « Or, certes, c'est son nom véritable, qu'a fait le dieu auparavant . »

L'utilité de ces procès-verbaux du couronnement était grande. Tous les sujets du futur roi qui n'avaient pu assister à l'intronisation n'auraient pas eu une connaissance rapide des nouveaux noms royaux — par lesquels on devait prononcer les serments et prier les dieux — sans l'envoi de procès-verbaux rédigés comme nous venons de le voir. Une copie d'une circulaire ainsi envoyée nous a été conservée sur un ostracon du Musée de Gizeh? : elle notifie au chef du poste d'Éléphantine l'intronisation de Thoutmès I'r luimème, le propre père d'Hâtshopsitou. En voici la traduction :

« (Rescrit) royal pour te faire connaître que ma Majesté v. s. f. s'est levée en roi de la Haute et de la Basse-Égypte sur le siège de l'Horus des vivants, sans pareille, à jamais, et que mon protocole (nekhebit) a été arrêté ainsi : l'Horus taureau vigoureux aimé de Maït — le maître des deux couronnes qui se lève comme une flamme, le grand vaillant — l'Horus d'or, beau d'années, vivificateur des œurs — le roi du Sud et du Nord Aûkhoper ka Ri — fils du Soleil — Thoutmès vivant éternellement et à jamais. — Tu feras donc exactement apporter les offrandes aux dieux du Sud et d'Éléphantine avec des chants pour la vie, la santé et la force du roi de la Haute et Basse-Égypte Aûkhoper ka Ri vivisit

<sup>1.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LXIII.

<sup>2.</sup> Publié et traduit par Erman (A. Z., XXIX, p. 116-119.)

<sup>3.</sup> C'est l'épithète  $\bigcap_{i=1}^{n} \bigwedge_{j=1}^{n} \bigcap_{i=1}^{n} qu'$ on abrège en français par v, s, f.

cateur, et tu feras prêter le serment sur le nom de ma Majesté v. s. f. né de la royale mère Sonisonbou qui est en bonne santé. Ceci t'est envoyé pour te faire connaître que la maison royale est prospère, saine... L'an I, le 21º jour du 3° mois de Pirit, jour de la fête du couronnement 1. » Notons que tous les termes de ce rescrit du couronnement correspondent à ceux qui sont employés dans les récits d'intronisation. Le document émane de la « chambre royale » ( nommée aussi dans le texte d'Horemheb; il mentionne la présence effective de la « royale mère » qui a tenu, sans doute, son fils dans ses bras, comme la mère d'Horemheb a fait de son fils, comme Thoutmès Ier a fait d'Hâtshopsitou, pour la présentation aux dignitaires; il énumère le protocole officiel (nekheb) des grands noms du roi; il prévoit le serment prêté sur le nom du nouveau roi, ce qui correspond aux acclamations des courtisans à Deir el Bahari et aux menaces contre ceux qui refuseront de « connaître » le nom royal.

Si nous revenons un instant aux textes d'Horemheb et de Ramsès II qui nous servent de points de comparaison, nous trouvons, en termes plus brefs, le même récit du couronnement. A Abydos, Ramsès II se contente de dire qu'après le discours de son père Séti I<sup>er</sup> aux gens du palais (àmi khontiou) « ceux-ci établirent la couronne sur mon front » sur le désir exprimé par Séti I<sup>er</sup> « qu'on mît la couronne sur ma tète <sup>1</sup> ». — Pour Horemheb, la reine régnante Moutnozmit « le tient devant elle » pour le présenter à l'assemblée; mais chose bien intéressante, cette assemblée se compose, non de dignitaires de la cour, mais d'un cycle de dieux, c'est-à-dire de statues divines présentées par des prêtres leurs interprètes. Les dieux jouent leur rôle à merveille, profèrent les ac-

<sup>1.</sup> I ou « fête des couronnes » : l'uræus est celle qui entoure la base du pschent.

<sup>2.</sup> Mariette, Abydos, 1, pl. VI, 1, 46.

clamations réglementaires et proclament le protocole officiel d'Horemheb : « le cycle de tous les dieux de la chambre du feu<sup>1</sup>, acclame les bras levés à son lever; Nekhabit, Ouazit, Neit, Isis, Nephthys, Horus, Sit, le cycle des dieux, s'accorderent unanimement sur celui qui prenait possession du grand siège, et leurs acclamations (furent poussées) aussi haut que le ciel quand ils élevèrent les bras à l'arrivée d'Amon: « Voici, certes, Amon qui vient, son fils devant lui, en ce temple pour établir ses couronnes sur sa tête et grandir la durée (de son règne) à la façon de nos propres images. Nous établissons (ses couronnes), nous lui donnons les insignes (royaux) de Râ, nous prions Amon pour lui, puisque tu nous amènes notre défenseur. Puisse-t-il avoir les périodes de Râ, les années d'Horus en qualité de roi! puisque c'est lui qui fait ce qui plaît à ton cœur dans Thèbes et aussi dans Héliopolis et dans Memphis et qui rend augustes ces villes. » Et on arrèta le grand nom de ce dieu bienfaisant et son protocole semblable à celui de Rà 2. » Suivent, comme à Deir el Bahari les noms d'Horus, de nebti, les nom et prénom solaires. Les différences de détail qui existent entre ce récit et celui du temple de Deir el Bahari ne font qu'attester avec plus de force l'intervention directe, personnelle des dieux dans l'assemblée du couronnement.

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet ce qui est dit p. 54, n. 3.

<sup>2.</sup> Inscription d'Horemheb, l. 16-19. (Brugsch, Thesaurus, p. 1076-1077.)

Le texte de la dernière phrase est :

<sup>3.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LX, 1. 7

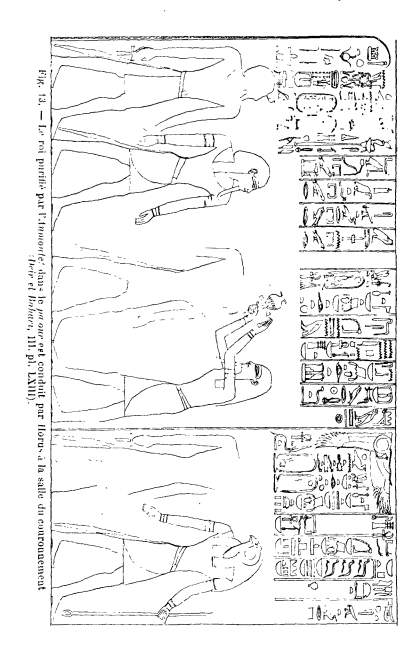
dit se divisait en quatre scènes: 1° le don de la royauté du Sud et du Nord par la remise des couronnes symboliques; 2° « la réunion des deux régions » sam taouï sous les pieds du roi; 3° le « tour extérieur du mur « prer ha ànbou, c'est-à-dire la prise de possession effective du domaine royal; 4° la « royale montée » vers le dieu principal et l'embrassement du roi par celui-ci. Les trois premières scènes sont énumérées dans cet ordre à Deir el Bahari: elles étaient précédées d'une purification du roi.

Cette purification se fait par les soins des dieux, à la porte de la « grande chambre » pa our, nom qui désigne les sanctuaires et ici l'adytum de la partie du temple réservée au culte royal.

Un prêtre prenant le costume du dieu Anmoutef conduisait sa fille, dans la partie orientale de la « grande chambre » ¹; là il lui faisait l'ablution en aspergeant sa tête de l'eau d'un vase auquel, pour la circonstance, on donnait la forme même du signe de vie . La formule de purification explique cette intention : « Je te purifie avec cette eau (qui donne) toute vie et force ( ), toute durée ( ), toute santé et la joie de faire de très nombreuses fêtes qui renouvellent le couronnement (sed) » (fig. 13). A peine la formule dite, un autre prêtre, costumé en Horus, prenait la main d'Hâtshopsitou, et guidait sa fille vers la « grande chambre » sans doute dans la partie occidentale, où la purification était renouvelée . Le roi purifié à l'Orient et à l'Occident, c'est à-dire dans les deux moitiés de la course du Soleil, était apte à recevoir les cou-

<sup>1.</sup> Sur le dieu-prêtre Anmoutef, voir chap. VII.

<sup>2.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LXIII.



ronnes du Sud et du Nord au cours des trois cérémonies qui vont être décrites.

1º La remise des deux couronnes se faisait dans une salle

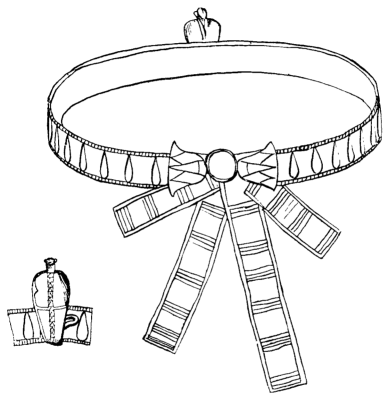


Fig. 14. — Le bandeau royal sed (Leemans, Monuments ég. de Leyde, II, pl. 34, 1). de la « grande chambre », qu'on appelait la « large salle de la fète du bandeau royal » (ouskhit hebou seshed). Ce bandeau maintenait au front du roi les deux couronnes et leurs deux plumes : théoriquement, il n'était autre que la queue sed ou seshed, de l'Uraeus sacrée, fille de Râ, qui ceignait, à la base du pschent, le front du Pharaon'.

1. La traduction exacte du mot  $\bigcap$  ou  $\bigcap$  déterminé

後にないの物 かいしいきょうかしょ

Aussi cette partie de l'insigne royal avait-elle isolément une importance exceptionnelle. On disait, en Égypte comme dans beaucoup d'autres pays, le « bandeau » pour la couronne, et la fête du couronnement et des répétitions du couronnement s'appelait la « fête du bandeau », « fête sed ou seshed »; le même nom était appliqué, nous le voyons à Deir el Bahari, à la salle de la « grande chambre » où l'on couronnait le roi.

par la queue 🧪 ou par la bandelette 🥿 a longtemps été cherchée. Chabas y voyait un pectoral (Pap. d'Orbiney, XVII, 4, passage où seshed dont le second désigne le pavillon où se faia les déterminatifs sait la cérémonie du couronnement, v. ch. VIII): Le Page Renouf, un collier (cité par de Horrak, P. S. B. A., t. XII, p. 49). Le mot seshed de la stèle de Kouban où l'on dit de Ramsès II « qu'il s'est levé avec le bandeau et les deux plumes » (l. 8) était traduit « diadème » par Chabas et de Horrack. M. Maspero a traduit dernièrement « fête sed » par « fête de la ceinture », parce que c'était alors qu'on « ceignait le diadème au roi » (Journal des Savants, 1899, p. 412). — Le sens véritable me semble avoir été donné par Piehl 1899, p. 412). — Le sens vernane me commune (P. S. B. A., XIII, p. 564) qui traduit « le bandeau, le bandeau royal qui occupe le front de Rà » (Pépi Ier, 1. 89-90, interprétation que Piehl a soutenue à nouveau au Sphina, (V, p. 30-31). Je puis citer des textes qui impliquent formellement la traduction « bandeau ». Dans un fragment d'inscription, provenant d'Abydos (R. I. H., pl. 29, l. 1, et Recueil de travaux, XI, p. 90-91). Ramsès II, dit: « J'ai purifié la tête d'Horus quand il a pris son bandeau qui maintient ses deux plumes », ou « avec lequel il maintient ses deux un texte donné par Brugsch (Thesaurus, p. 755, nº 17 a) dit Amon-Râ qu'il « est illustre par son diadème à deux plumes stable sur sa tête, scellé par le bandeau» S ; le dieu porte le mortier à deux plumes et les deux brides du bandeau sortent derrière et flottent sur son dos. On s'explique maintenant que la stèle de Kouban, associe seshed aux deux plumes

Le déterminatif de la queue 🧪 s'explique parce que le bandeau.

Dans la « salle de la fête sed deux pavillons étaient dressés. symbolisant l'un le siège des pays du Sud, l'autre le siège des pays du Nord. Deux prêtres porteurs des masques d'Horus et Sit, les dieux du Sud et du Nord, introduisaient le roi dans le pavillon du Sud, et, debout à ses côtés, le coiffaient de la mitre blanche  $\mathcal{J}$ , symbole de la royauté méridionale : ils disaient tous deux à la fois : « J'établis pour toi ta dignité de roi du Sud (souton  $\mathcal{J}$  ) qui se lève sur le

Nous reproduisons (fig. 14) le bandeau royal trouvé sur la tête de la momie d'un roi Antef (XI° dynastie) et conservé actuellement au Musée de Leyde. Il se compose de l'uraus divine, dont le corps stylisé forme le lien du bandeau tandis que la queue nouée en devient le nœud. Il semble certain que ce soit le bandeau sed lui-même. L'uraus est en or, le bandeau en argent doré; les petites perles du pourtour sont en terre émaillée jaune et verte, les pendeloques en verre colore (Leemans, texte, p. 18).

Porté seul ou associé au casque, au pschent, aux couronnes diverses, le bandeau retombe en queue sur la nuque jusqu'à mi-épaule (cf. Abydos, I, pl. 23). C'est pour cela qu'aux rituels du culte divin (Abydos, appendice A, pl. 7, l'officiant, qui est le roi, se présente devant le dieu « la bandelette au cou et le bandeau sur le dos »

trône de l'Horus guide de tous les vivants, éternellement et à jamais » (fig. 45). — Ceci fait, Horus et Sit conduisaient processionnellement le roi dans le pavillon symétrique du Nord, et lui remettaient la couronne rouge  $\frac{C}{\sqrt{2}}$  (fig. 46), en prononçant la même formule où le mot « roi du Sud » était rem-

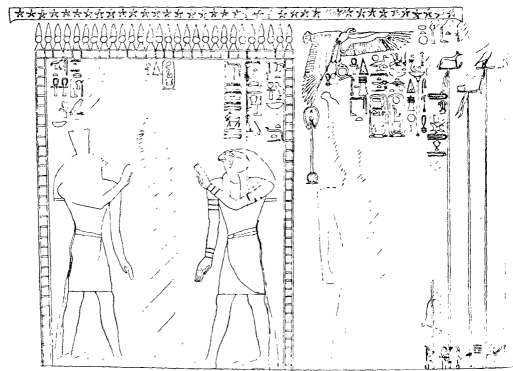


Fig.f45. — Le roi, couronné dans le pavillon du sud par Horus et Sit (souton khá), fait le tour derrière le mur (rer ha) (Deir el Bahari, t. II, pl. LXIV).

placé par « roi du Nord » ( bàit). Dans chacun des pavillons le roi prenait place sur le trône ; aussi le déterminatif habituel de la fète sed est-il un pavillon muni de deux trônes sur chacun desquels siège une figure du roi couronnée l'une de  $\mathcal{J}$ . Cette première cérémonie achevée, le roi,

coiffé des deux couronnes réunies, le pschent, confidé de la salle des fêtes seshed » précédé des enseignes divines (confidé deux couronnes réunies, le pschent, confidé deux couronnes reunies, le pschent, confidé deux couronnes reunies reunie

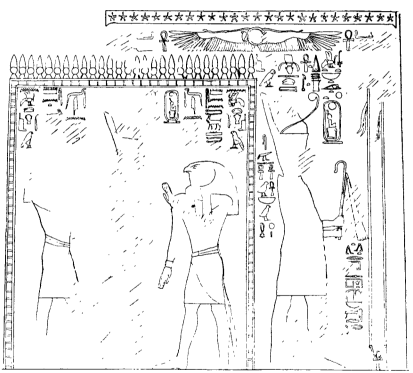


Fig. 16. — Le roi, coutonné dans le pavillon du Nord (bùt khủ) « va et vient vers la chambre de la grande salle des têtes seshed » (Deir el Bahari, III, pl. LXIV).

La division historique primitive des deux pays explique ce courounement en partie double, ainsi que les rites du sam taouï et du rer ha dont il va être question. Notons que le Sud a toujours le pas sur le Nord en ces cérémonies et dans le protocole royal : c'est sans doute par égard pour le plus ancien domaine des rois d'Égypte.

2º Au couronnement, d'après le texte cité plus haut qui énumère les cérémonies, succédait la « réunion des deux régions » sam taouï. Les tableaux consacrés à sa description manquent à Deir el Bahari<sup>1</sup>, mais on peut reconstituer la scène du sam taouï d'après les tableaux consacrés à la fête sed (renouvellement du couronnement) dans le temple de Séti Ier à Abydos. Le roi était assis sur un trône placé le plus souvent entre deux sièges où les déesses des couronnes solaires Nekhabit d'El-Kab (personnifiant l'Égypte du Sud) et Ouazit de Bouto (personnifiant l'Egypte du Nord), s'installent à ses côtés. Les déesses croisaient leurs bras sur le dos du roi pour les passes de protection magique, et voici leurs paroles d'après un tableau d'Abydos. Ouazit : « Mes deux bras sont derrière ta tête pour ta vie et ta force, ô roi Séti ». Nekhabit: « Mes deux bras pour ta protection embrassent tes chairs, maître des deux terres, ô Séti! » Cependant sous le trône royal ont été disposés des lotus, plantes du Sud, et des papyrus, plantes du Nord; elles sont réunies entre elles par des liens sortant d'un pilier 🐰 sam (réunion) et deux dieux, ordinairement Horus et Sit, les maîtres des deux Égyptes (à Abydos, Sit est remplacé par Thot), serrent des deux mains et maintiennent du pied les nœud qui assemblent les lotus et papyrus autour du pilier symbolique  $\sqrt[3]{sam^2}$  (fig. 17).

<sup>1.</sup> Une légende d'un tableau détruit (*Text*, p. 4) nous apprend qu'Horus et Sit, Nekhabit et Ouazit, apportaient à la reine « les deux couronnes et les deux terres ».

<sup>2.</sup> Sur ce pilier, cf. E. Soldi, La langue sacree, III, p. 401 sqq. Sur le lotus et le papyrus, cf. V. Loret, L'Egypte au temps des Pharaons, p. 106 sqq.

Voici ce que disent les dieux. *Horus*: « Je lie les deux terres (sam taout), sous toi, à tes pieds, Horus maître-du-palais le roi), pour que viennent à toi les Anou de la Nubie, les Méridionaux de l'Éthiopie, et que la Majesté soit stable au faîte de son serekh, comme Toum est prospère dans Héliopolis!...»

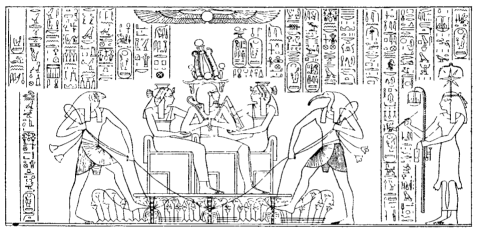


Fig. 47. — Horus et Thot réunissent les deux régions (sam tuoui) sous les pieds du roi couronné (Abydos, I, pl. 31 a).

Thot: « O mon fils, seigneur des couronnes, Séti, je lie pour toi le lotus et le papyrus (le Sud et le Nord), pour t'amener les deux terres à toi qui possèdes la voix créatrice et tous les pays de plaine et de montagne, sous les pieds de ta Majesté, à jamais. » Et la déesse Safkhit « rédige le décret d'investiture tel qu'il est sorti de la bouche de Râ », et inscrit le nom de Séti pour des années innombrables dans les livres divins. Une légende résume le tout : « Voici qu'Horus, fils d'Isis, lie le lotus et le papyrus, le Sud avec le Nord, sous le trône de son fils Séti, à jamais<sup>1</sup>. »

C'est sans doute après la remise du pschent, du croc et du

<sup>1.</sup> Abydos, I, pl. 31 a. — Parfois le roi est debout ou à genoux sur le sam (fig. 22). Pour l'époque gréco-romaine, cf. L. D., IV, pl. 15, 30, 57, 69, 76, 90, où le roi est souvent assimilé au dieu Horus sam taou.

fouet, qu'on célébrait le sam taouï, car le roi y est toujours représenté couronné et muni des insignes royaux, tel qu'il sort des naos à Deir el Bahari.

3° La troisième cérémonie était celle de « faire le tour derrière le mur » (rer ha ànbou)¹. Il semble bien qu'elle était figurée à Deir el Bahari et que des traces de la représentation se découvrent entre les deux naos où a eu lieu la remise des couronnes : on y devine la silhouette d'Hàtshopsitou qui marche solennellement, précédée des quatre enseignes divines lesquelles n'ont d'autres porteurs que les hiéroglyphes de la vie, de la force et de la stabilité  $\frac{1}{2}$ 

1. L'expression  $\Longrightarrow \stackrel{\checkmark}{I}$  rer ha ànbou est traduite par Naville « faire le tour du mur du Nord » (Recueil de travaux, XXI, p. 114; Deir el Bahari, III, texte p. 8), en attribuant à 🏌 ha la valeur symbolique fréquente « nord ». J'objecterai à cette traduction, que l'orthographe correcte de « mur nord » serait 🖟 💃 , de même que dans la formule « les dieux de la partie nord » Bahari, III, pl. LX, voir quantité d'exemples, Abydos, I, pl. 4). Maspero interprète « faire le tour extérieur du mur » (Journal des Savants, 1899, p. 411, n. 1); sans doute, ce savant prête au mot 💥 la signification « derrière », qu'il a, par exemple dans la locution si fréquente « lancer le fluide sa derrière quelqu'un ի 🗀 -- efffe 🎉 (Deir el Bahari, II, pl. XXXVII, XL. XLIII, LI, etc.); dans ce cas, on dit que la main de celui qui jette se met « derrière la tête » 🖞 🕏 de qui reçoit le fluide (Abydos, I, pl. 21 a). Il me semble donc plus littéral de traduire « faire le tour derrière le mur ». On verra plus loin, p. 98, que le but de ce rite était de faire la ronde autour et d'assurer la possession des naos d'Horus et de Sît, c'est-à-dire autour du temple symbolisant le monde. Le mot entre aussi en composition dans des termes tels que

On lit encore au dessus du cortège un fragment de légende (fig 45) = 🕻 📳 🗆 💥 = 👻 '..... qui, tout mutilée qu'elle soit, suflit à nous montrer que cette procession faisait le tour derrière le mur. Dans aucun autre texte relatif à un couronnement la cérémonie du rer há ànbou n'est décrite plus longuement ni plus clairement, et il serait difficile d'en comprendre le sens précis si nous n'avions à notre service des textes du culte funéraire et du culte divin où mention en est faite. Quand le mort, devenu dieu, recoit les insignes et les pouvoirs de la rovauté, on lui adresse les paroles suivantes : « Tu t'es assis sur le trône, tu as en main les sceptres..., tu fais le tour des demeures d'Horus, tu fais le tour Effectivement, à Deir el Bahari, la procession du tour du mur, figurée entre les deux naos où Horus et Sit ont couronné le roi, semble en faire extérieurement le tour; ce serait donc une prise de possession des régions du Sud et du Nord.

<sup>1.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LXIV.

<sup>2.</sup> Pyr. d'Ounas, 1. 207-208. D'autres textes cités en variante par M. Massero donnent par pakhrer au lieu de rer.

D'autre part, dans le rituel du culte divin, le dieu à qui l'on a renouvelé ses pouvoirs divins et royaux, exécute la même procession mystique : tantôt c'est dans l'intérieur du sanctuaire, le long des murs qui entourent le naos; tantôt c'est autour du temple lui-même, le long des murs de l'édifice entier. J'ai exposé ailleurs le sens de cette cérémonie : on fait « circuler » le dieu, le mort, le roi, incarnation du soleil, comme circule le disque dans le ciel 1; on assure leur marche journalière contre les éclipses, et tous les troubles célestes que Sit-Typhon, l'ennemi toujours embusqué sur la route du soleil, suscite journellement; et comme preuve de la victoire du dieu, du mort, du roi identifiés au soleil, on immole aux grands jours de fête un âne, animal typhonien, sur leur passage \*. Tel est le rite développé ; au couronnement royal, on n'en a gardé que la procession, la ronde vigilante du roi derrière le mur des naos d'Horus et de Sit.

Ces trois cérémonies, qui constituent ce que le texte de Deir el Bahari appelle « la remise des couronnes par les dieux » (cf. p. 86), étaient certainement en usage dès les premières époques connues de la civilisation égyptienne. La pierre de Palerme mentionne parmi les fêtes royales : 4° les souton khû et les bàit khû, c'est-à-dire la remise des couronnes du Sud et du Nord dans les deux naos; 2° le sam taouï, la réunion des deux régions sous le trône du roi; 3° le rer ha ànbou, le tour derrière le mur 3. Ces rites y sont nommés à l'occasion de fêtes

<sup>1.</sup> Cf. Le rituel du culte divin, p. 91.

<sup>2.</sup> Brugsch, Thesaurus, p. 1142 sqq. Die Procession « um die Mauern »

<sup>3.</sup> A. Pellegrini, Nota sopra un'iscrizione egizia del Museo di Palerma pl. I. — Cf. Ed. Naville, Les plus anciens monuments égyptiens (Recueil de travaux, XXI, p. 113 sqq. et XXIV, p. 119), un des monuments du roi ar-

seshed et célébrés pour des rois dont les noms se retrouvent en partie dans les tombeaux archaïques d'Abydos et d'Hiéraconpolis, et, de fait, le titre de que portent ces rois, les représentations de la fête sed, répétition du couronnement, qu'on trouve sur des plaquettes de schiste à Abydos comme à Hiéraconpolis , la mention du sam taoui qui existe sur un vase d'Hiéraconpolis au nom du roi Khâsakhem-Besh , confirment assez le témoignage du calendrier de Palerme. A l'autre extrémité de l'histoire de l'Égypte, pendant la période gréco-romaine, les nombreux exemples de remises solennelles des couronnes, de sam taoui, les textes relatifs aux processions du rer ha, témoignent aussi que les cérémonies religieuses du couronnement royal ont été célébrées pour les Ptolémées et les Césars.

4° Au sortir de la triple cérémonie qui vient d'être décrite, le roi n'était point encore laissé à lui-même. D'après le témoignage du texte d'Horemheb, le dieu Amon accompagna son fils dans « le tour derrière le mur », et « le tenant devant lui, il embrassa les beautés de celui qui s'était levé avec la couronne, pour lui transmettre (en héritage) le circuit du disque solaire et (mettre) les neuf arcs (peuples étrangers) sous ses picds » ³.

Il me semble qu'il s'agit ici d'un rite complémentaire des cérémonies précédentes : après le sacre par Horus

chaïque Ahà nous montre une enceinte fortifiée avec le signe a l'Intérieur (Petrie, Royal Tombs, II, pl. III, 2); ce serait déjà une indication du rite de rer ha.

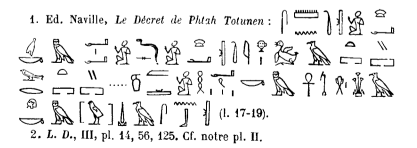
1. Voir plus loin, ch. VIII.

. .

- 2. Quibell, Hierakonpolis, I, pl. XXXVII-XXXVIII. Cf. p. 106.

et par Sit, le roi était conduit au sanctuaire du dieu principal: mis en présence de la statue divine, celle-ci le prenait dans ses bras et lui affermissait le diadème sur la tête. C'est à ce sujet que le dieu Phtah dit à Ramsès II et à Ramsès III: « J'ai établi ta couronne de mes propres mains, quand tu t'es levé sur le trône de la « grande chambre » (pa our)..., j'ai embrassé tes chairs, en leur donnant la vie et la force, le fluide de vie derrière toi, c'est-à-dire la quiétude et la santé '... »

La « royale montée » apparaît toujours dans les cérémonies commémoratives du couronnement (cf. ch. VII et VIII); le texte d'Horembeb la mentionne formellement lors de l'intronisation réelle de ce roi (l. 14); à Deir et Bahari, elle était certainement représentée dans la partie aujourd'hui détruite, car on a conservée (fig. 16) au-dessus de la figure de la reine sortant des pavillons du couronnement, la lé-



gende « allée et venue vers sa chambre de la salle de la fète seshed » qui indique le moment du départ du cortège royal. Il reste aussi la dernière scène qui a seule été respectée parmi les tableaux qui suivaient le couronnement. Nous y aperceyons Amon assis dans un naos et tendant le bras avec le geste du dieu qui donne le signe de vie au Pharaon. Hàthsopsitou, couronnée du Pschent, armée des sceptres et / , dans le costume qu'elle avait en sortant des salles du couronnement, est devant son père. Nul doute qu'elle ne soit venue pour l'embrassement divin dont parle le texte d'Horembeb; Amon lui tient, en effet, un discours où se retrouvent les expressions mêmes déjà citées plus haut : « Je t'ai donné toutes les terres, toutes les montagnes, tout ce qu'entoure l'orbe du soleil dans le ciel — tout cela est sous l'empire (litt. le siège) de ta face... » Entre le dieu et la reine, le dieu-prêtre Anmoutef proclame que la reine « s'est levée sur le trône d'Horus, qu'elle guide tous les vivants et qu'elle vivra dans l'abondance, elle et son double, éternellement<sup>1</sup>. »

L'embrassement du roi par le dieu servait donc de consécration définitive; on verra au chapitre V quelle est l'importance de ce rite : il nous suffira de dire dès maintenant que le « fluide de vie » venait au Pharaon des bras du dieu et que le mot « embrasser » () () a fini par signifier « consacrer, couronner, diviniser »². A ce moment-là le dieu « établissait la couronne » sur la tête du roi (pl. II) et le don du diadème suffisait aussi à donner à la personne royale un caractère sacré (voir chap. V)³.

Notons qu'au début du couronnement d'Hâtshopsitou,

<sup>1.</sup> Deir el-Bahari, III, p. LIX.

<sup>2.</sup> Voir à ce sujet Rituel du culte divin, p. 100, n. 4.

<sup>3.</sup> Rituel du culte divin, p. 95, 99.

Thoutmès I lui avait déjà transmis la dignité suprème par un embrassement : la répétition de ce rite par le dieu principal était obligatoire pour consacrer la royauté du Pharaon dans le monde des dieux comme dans le monde terrestre.

De mème la rédaction du « nom royal » (ran our) ou du protocole (nekheb) ne devenait définitive que si la chancellerie divine collationnait et transcrivait les actes dressés par les scribes royaux au début de la cérémonie. Dans toutes les

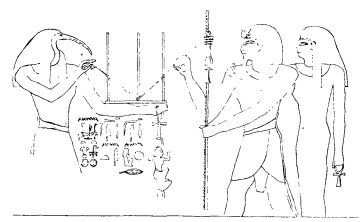


Fig. 18. — That et le Pharaon rédigent ensemble la charte divine d'intronisation ( $L.\ D.,\ HI,\ 55\ b$ ).

scènes où le dieu couronne le roi, on voit Thot « le maître de la maison des livres divins » et Safkhit « la maîtresse des registres divins » inscrire les noms royaux sur les actes authentiques déposés aux archives célestes (fig. 18) : « ils établissent le bon acte (smen genitou¹) de vie et de force

moment de l'accouchement, ils avaient dressé l'acte de naissance du Pharaon (p. 57). Souvent aussi on conduisait le

<sup>1.</sup> L. D., III, 55 b: cf. Deir el Bahari, III, pl. LX et LIX, Sur genitou, voir A. Z., 1867, p. 50. Pour la période ptolémaique, cf. L. D., IV, 11 c, 21.

roi vers l'arbre sacré àshed et les dieux inscrivaient le nom royal sur ses feuilles (fig. 19): c'était un présage de vie et de force pour le Pharaon, auquel Thot assignait des années de règne éternelles (cf. pl. II). C'est probablement à ce moment encore, que les scribes divins étaient censés ré-

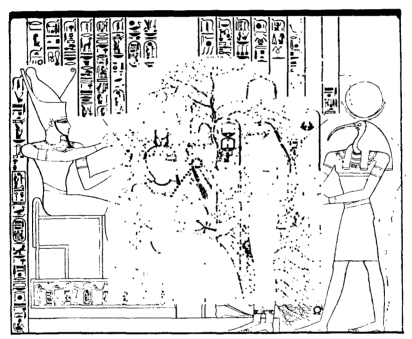


Fig. 19. — Amon, Thot et Safkhit écrivent le nom de Ramsès II sur les feuilles de l'arbre àshed et l' « établissent » pour une durée éternelle (d'après L. D., 1II, pl. 169; cf. pour Ptolémée IV, L. D., IV, 17 b).

diger ces décrets de Rà, que nous avons déjà mentionnés, par lesquels le dieu faisait une donation authentique (dmit pou) de son patrimoine à son fils Horus (le roi)<sup>3</sup>.

- 1. L. D., III, 37 a.
- 2. Voir à ce sujet l'article de Lefébure, Sphinx, t. V, p. 7.
- 3. Voir plus haut p. 17, n. 2. Au temple d'Edfou, on trouve à côté de la scène du lancer des oiseaux pour Horus, un « décret de Rà »  $^{\circ}$  par lequel le dieu donne à son fils, auquel Pharaon s'as-

Il semble aussi que divers rites complémentaires pouvaient s'intercaler à ce moment. L'allaitement du candidat royal par la déesse-mère est souvent représenté dans les cérémonies similaires que je décrirai aux chapitres VII et VIII, et j'ai déjà cité (p. 64) la formule très fréquente que l'on grave en pareil cas au-dessus du tableau. Peut-être enfin faut-il ajouter aux tableaux du couronnement royal de Deir el Bahari et



Fig. 20. — Le lancer des quatre oiseaux lors du couronnement d'Horus (L. D., IV, 57 a).

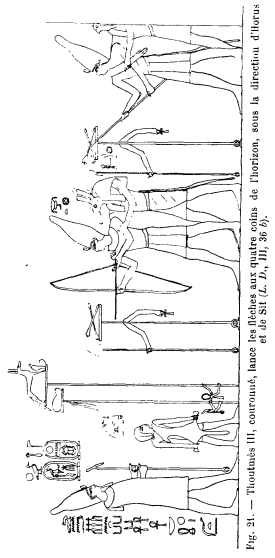
d'Abydos (qui d'ailleurs sont mutilés et incomplets) une cérémonie symbolique qui s'était conservée dans la panégyrie du dieu Min¹. A un moment de la fête on « donnait la voie » à

simile, les deux parties de l'Égypte et les pays étrangers (*Edfou*, II, p. 13). De même lors de la fête sed de Ramsès II et Ramsès III, le dieu Phtah donne par décret la royauté à ces pharaons (cf. p. 5, n. 1). Il n'est pas douteux que des actes similaires fussent rédigés lors du couronnement initial du roi.

1. On trouve les fêtes de Min au Ramesséum (L. D., III, 163) et à Médinet-Habou (L. D., III, 212 b). On lançait aussi les quatre oies lors de la grande panégyrie d'Horus d'Edfou (Brugsch, Die Festkalender, p. 13, pl. VII, 19-12; cf. Rochemonteix-Chassinat, Edfou, II, p. 14-15) et pendant

quatre oies (personnification des quatre fils d'Horus) qui s'en-

volaient aux quatre coins de l'horizon: chacune était interpellée en ces termes: « Allez au Sud (ou au Nord, Est, Ouest) dire aux dieux du Sud (Nord, Est, Ouest) qu'Horus fils d'Isis a pris la grande couronne double et que le roi du Sud et du Nord N... a pris la double couronne » (fig. 20). Si l'on récitait ces formules et si l'on lancait les oiseaux au cours de cérémonies où, comme nous le verrons plus loin, les rites de l'intronisation étaient répétés, on doit supposer qu'au jour du vé-



ritable couronnement ces rites étaient exécutés pour la première

les rites de la veillée d'Osiris à Dendérah (L. D., IV, 57 a); c'est notre fig. 20). Voir aussi Daressy, notice de Médinet Hubou, p. 7 et mon Rituel du culte divin journalier, p. 28.

fois. A Deir el Bahari on constate la présence de génies du Sud et du Nord qui proclament dans les deux régions le « lever du roi sur le trône d'Horus des vivants »; ailleurs le candidat royal se présente à la divinité tenant par les ailes un oisseau qui semble prêt à prendre son vol : peut-ètre avons-nous là une indication des cérémonies dont nous avons ailleurs l'exposé détaillé. Je ferai la même hypothèse pour un rite qui accompagne à Edfou le lancer des oiseaux : le roi prenait un arc et tirait une flèche à chacun des quatre points cardinaux ; la scène est représentée à Karnak pour le compte de Thoutmès III, lors d'une célébration de la fète sed. Il est probable qu'au jour de l'intronisation on exécutait pour la première fois le tiré des flèches 3.

VI. Les rites du couronnement que nous avons résumés d'après des documents qui datent de l'époque classique de la

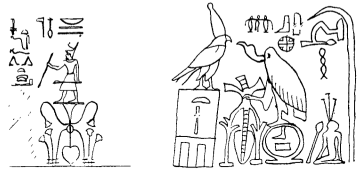


Fig. 22. — Le sam taout de Fig. 23. — Nekhabit donne le sam taout à Khâ-Pépi I (L. D., II, 116). sekhem (Quibell, Hierakonpolis, pl. 38).

civilisation égyptienne, sont d'une très haute antiquité. Les monuments archaïques nous en énumèrent déjà les différentes

- 1. Deir el Bahari, III, pl. LX.
- 2. L. D., III, 122 h (Horemheb).
- 3. Brugsch, Die Festhalender, p. 13 et pl. VII, l. 22-23; la figure 21 reproduit la scène de Karnak. Il semble que cette cérémonie ait pour but de définir le pouvoir qu'a Pharaon-Horus de lancer, comme le soleil, ses rayons dans les quatre parties du monde.

scènes: le « lever du roi du Sud » (souton khâ), le « lever du roi du Nord » (bàit khâ), le sam taouï, le rer ha, ainsi que la « royale montée » vers le dieu principal . D'autre part, nous possédons des représentations très anciennes de la fête sed, qui reproduit les cérémonies d'intronisation: il y a donc lieu d'admettre que dès l'époque archaïque les rois d'Égypte étaient couronnés de la même façon que les Thoutmès ou les Ramsès. D'ailleurs, nous verrons plus loin (chap. V et VIII) que les mêmes rites, appliqués aux dieux et aux morts osiriens², sont mentionnés dans les rituels des Pyramides, les plus anciens textes religieux qui nous soient parvenus.

A l'autre extrémité de l'histoire d'Égypte, les cérémonies traditionnelles du couronnement se retrouvent encore. On sait que les Ptolémées se faisaient introniser à Memphis ³, dans le sanctuaire de Phtah: la remise des couronnes, l'embrassement du jeune roi par son père en cas d'association au trône, la « royale montée » et l'embrassement du dieu principal étaient encore les principaux épisodes de l'intronisation ³. Dans le royaume théocratique d'Éthiopie, fondé par les grands-prêtres de Thèbes réfugiés à Napata, le choix du

- 2. Voir aussi ce qui a été dit plus haut p. 97 au sujet du rer ha.
- 3. Décret de Rosette, texte hier., l. 8 (cf. Recued, t. VI, p. 12, l. 44); texte grec. l. 44.
- 4. Rosette, l. 8. Le roi Ptolémée V était coiffé du pschent, quand, dans le temple de Phtah à Memphis, « on fit pour lui les rites de la royale montée au temple lorsqu'il prit sa grande fonction » σως συντελεσθή τὰ νομιζόμενα τῆς παραλήψει τῆς βασιλείας). Plus loin il est question des « rites du

couronnement du roi du Sud quand il prit la royauté de la main de son

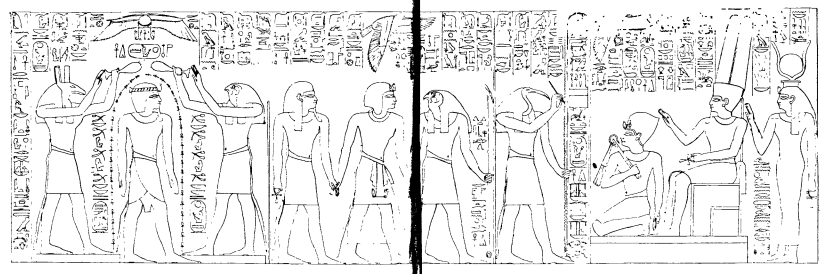
<sup>1.</sup> Voir ce qui a été dit plus haut, p. 98. Le plus ancien exemple que je connaisse de la « royale montée » est celui que mentionne la fig. 22 dont la légende se traduit « le roi lui-mème va et vient et se lève en roi...». Il s'agit de Pépi Ier, qui est représenté debout sur le sam taoui. La figure 23 d'après des vases d'Hiéraconpolis est le plus ancien témoignage du sam taoui.

roi était fait par le dieu Amon: les candidats à la couronne défilaient devant la statue dont les bras articulés saisissaient le prince agréable aux prêtres qui disposaient de l'élection. Avec cette déformation, l'importance de la « royale montée » du Pharaon au temple n'est que plus expressive: même avant la toute-puissance dans l'État de la classe sacerdotale, le Pharaon n'était reconnu roi d'Égypte qu'après avoir reçu les couronnes et les chartes d'avènement de la main des dieux 4.

VII. Jusqu'ici le Roi n'a fait que recevoir; il lui reste à rendre aux dieux les bienfaits dont il a été comblé. Les faveurs divines n'étaient prodiguées qu'à condition de réciprocité.

père » = 1410 | = = U V B I I I Z (1. 10: cf. grec, 1. 46 παρέλαδεν την βασιλείαν παρά του πατρός). Mêmes expressions au décret de Canope, texte hier., l. 3-4; texte grec, l. 6); sur le sens précis de la formule « de la main de son père » voir Révillout, Revue Egyptologique, III, p. 1 sqq...); j'y vois une allusion à la cérémonie de l' « embrassement » tel qu'il est représenté à Deir el Bahari. — « L'embrassement » par le dieu était encore le procédé de consécration usité à l'époque ptolémaïque : la stèle de Mendès appelle « embrassement » ∫ 💍 🦳 la consécration et l'intronisation par Ptolémée III du bélier de Mendès (1. 8) et l'on rend les mêmes honneurs royaux et divins à Arsinoé, première femme du Pharaon (l. 12; — Brugsch, Thesaurus, p. 630). Le voyage d'Alexandre à l'oasis d'Amon pour voir son père et recevoir de lui la couronne, n'est qu'un développement de la cérémonie traditionnelle de la « royale montée au temple » (cf. Maspero, Comment Alexandre devint dieu en Egypte, ap. Annuaire de l'École des Hautes-Études, 1897). -Polybe mentionne l'apposition des couronnes aux enfants royaux mineurs (Frag. Hist. grac., II, p. xxvII), avant même le moment où l'on pouvait célébrer l'intronisation 'Ανακλητήρια (Polybe, XXVIII, 10, 8 et XVIII, 38, 3). On trouvera la « royale montée » d'Auguste dans L. D., IV, 71 a.

1. Le témoignage de Diodore (III, 5) sur ce procédé d'intronisation des rois éthiopiens est confirmé par les monuments des rois éthiopiens, stèle de l'intronisation, stèle de Nastosenen étudiées par Maspero (Études de Mythologie et d'Archéologie, III, p. 135 sqq., p. 260 sqq.) et rapprochées par lui (ibid. I, p. 86) du curieux récit fait par Synésius, dans son pamphlet sur l'Egyptien, écrit vers la fin du 1ve siècle de notre ère.



LE ROI SETI I PURIFIÉ ET CORNNÉ (Karnak, L. D., III, 124 d).

#### PURIFICATIONS

Dit par (Sit) d'Ombos, maître de la terre du Sud : « Mon fils chéri, maître des deux terres Men-Mâ-Ri, je l'ai purifié avec la vie et la force, pour que tu rajeunisses comme ton père Rà et que tu réalises des fêtes sed comme Toum, te levant (en roi, comme un chef magnanime ».

Le dieu bon Men-Mâ-Rî, qui donne la vie.

(A droite et à gauche du roi, Horus et Sit disent) : « Ta purification (est) ma purification; ma purification (est) ta purification, maître des deux terres, Men-Mø-Ri Sett Meri-n-Amon ».

Dit par *Horus*: « Je t'ai purifié avec la vie et la force pour que ta durée soit la durée de Rå et que tu réalises des fêtes *sed* très nombreuses, te levant (eu roi).....»

### ROYAL

Dit par Toum, maître de eux terres et d'Hermonthis : « Viens vers le té le de ton (père) Amon-Rà, pour qu'il te donné ternité comme roi des deux terres, et pour qui abrasse) tes chairs avec la vie et la force ».

Le dieu bon, fils d'Ame maître des deux terres, Men-Mai-Ri, maître des uronnes, Séti Meri-n-Amon, qui donne la vie d'ine Rà.

(Devant Khonsou). All et venir, royale montée vers le temple du (die) re Amon-Rà, pour qu'il fasse (au roi) le don de v

Dit par Khonsou daus nèbes : « Passe vers le temple pour voir ton père maître des dieux ».

### EMBRASSEMENT ET COURONNEMENT PAR AMON.

Dit par (Thot) le maître d'Hermopolis : « Je t'établis ton nom comme Roi dans mes livres; (j'écris) moi-même que tu as réuni le lotus au papyrus (et que le sceptre) est en ton poing ».

(Thot suppute les années et écrit le grand nom royal; « L'Horus Râ, Taureau coullant qui se lève dans Thèbes et agrandit les deux terres, le roi du Sud et du Nord, maître des deux terres, Men-Mi-Ri, qui donne la vie, maître de millions de fêtes sed.

(Au-dessus du roi, légende royale de Séti) qui donne la vie comme Râ, quand son père Amon le fait se lever (en roi, pour réaliser sa royauté.

Dit par Amon-Rû maître de Karnak résidant danle temple Khou Séti Meri-n-Amon a Thèbes : « J'établis tes couronnes sur ta tête pour que tu te lèves en roi du Sud et du Nord ».

Dit par Húthor : « .... vers ton père, qui t'a décrété les royautés de Toum.

« Comme le soleil existe, ton nom existe; comme le ciel existe, tes actions (seront) egalement :.



Pharaon disposait des offrandes humaines « dont vivaient les dieux »; aussi dès le moment de sa naissance était-il prédestiné à combler les temples de largesses en échange de la protection divine qui lui était assurée. Le jour du couronnement étant celui où la faveur des dieux se manifestait pour leur fils de la façon la plus tangible, devait être aussi le jour où les donations aux sanctuaires attestaient le plus hautement la reconnaissance du Pharaon.

Le couronnement était en effet suivi de « fêtes » 🕽 🐱 hebou où la satisfaction du clergé, des dignitaires, des courtisans, et l'allégresse plus bruyante du peuple étaient provoquées par les largesses royales. Les plus favorisés étaient naturellement les dieux : leurs temples étaient remis à neuf et agrandis ; les prètres recevaient, pour la table divine, des dotations nouvelles ; il est à croire aussi qu'on posait de suite les fondations du temple où chaque souverain représentait à la fois pour sa propre gloire et celle des dieux ses pères, sa naissance divine et son avènement (cf. chap. VIII). Fètes et largesses n'étaient d'ailleurs pas limitées à la capitale; le roi les répartissait généreusement aux villes de son double royaume et souvent commençait une visite générale des sanctuaires. Nous avons yu qu'à la scène finale du couronnement assistaient « les dieux maîtres des sanctuaires du Sud et du Nord »; dans la pratique, si l'on se rapporte à ce qui se passait en des circonstances analogues (fètes sed), ces dieux étaient représentés par des prètres, venus de la Haute et de la Basse-Égypte avec une statuette de leurs maîtres divins 1. Il faut penser que cette représentation suffisante pour assurer la participation de tous les dieux d'Égypte au couronnement ne l'était pas toujours pour le partage des largesses royales, car il arrive que, de sa propre personne, le roi aille rendre aux dieux la visite qu'il a reçue.

<sup>1.</sup> Ces délégations de prêtres figurent, comme nous le verrons plus loin, aux fêtes sed de l'époque classique et de l'époque grecque.

On ne sait si la visite du roi aux dieux des grands sanctuaires nécessitait toujours un voyage réel, ou si l'on se contentait de conduire Pharaon dans les chapelles que les diverses divinités possédaient dans les temples thébains ; en tout cas, le texte de Deir el Bahari s'exprime comme si le voyage avait été exécuté. « Lorsque Sa Majesté s'en fut au pays du Nord, à la suite de son père Thoutmès Ier, elle alla yers sa mère Hathor qui préside à Thèbes, vers Ouazit, maîtresse de Bouto, vers Amon, maître de Karnak, vers Toum, maître d'Héliopolis, vers Montou, maître de la Thébaïde, vers Khnoumou, maître de la cataracte, vers le Chef de tous les dieux qui sont dans la Thébaïde, vers tous les dieux du Sud et du Nord. Charmés par elle, ils la guidèrent sur les bons chemins, ils vinrent en lui apportant toute vie, toute force dont ils disposent, et ils lancèrent leur fluide magique derrière elle, se devançant l'un l'autre, en tournant derrière elle chaque jour. Et ils lui dirent : « Viens, viens, fille d'Amon-Rà; nous voyons tes ordonnances dans le pays que tu possèdes; tu raffermis ce qui allait à sa ruine, tu réalises des tondations dans les temples, tu approvisionnes les tables d'offrandes de qui t'a engendrée 2... » Des bas-reliefs, malheureusement très mutilés, commentaient ces paroles significatives; on distingue encore la reine conduite par la main des dieux, dans la position rituelle de la « royale montée » (♣ 🌡 🏳 🛆) vers les sanctuaires; elle visite ainsi Toum d'Héliopolis qui lui confirme « les annéee d'Horus, les portions d'Horus et de Sit, la direction de toutes les terres d'Égypte et de l'étranger 3. »

<sup>1.</sup> M. Naville croit à un voyage réel; M. Maspero suppose une visite aux chapelles des temples thébains (J. des Sarants, 1899, p. 407); l'incohérence de l'énumération géographique des sanctuaires ferait plutôt admettre l'opinion de M. Maspero, mais l'inscription d'Horemheb, citée plus loin, prouve que le voyage réel était fort possible.

<sup>2.</sup> Deir el-Bahari, III, pl. LVII.

<sup>3.</sup> Deir el-Bahari, III, pl. LVIII. - M. Maspero estime J. des Savants,

Les fêtes qui suivent le couronnement d'Horemheb ont le même caractère. « Le ciel est en fète, la terre se réjouit, le cycle des dieux de l'Égypte a la joie au cœur; et pour ce qui concerne les hommes, ils sont dans les réjouissances, ils s'enivrent (de crier) jusqu'au ciel, grands et petits y prennent leur plaisir; la terre entière acclame avec allégresse 1. » Les dieux, en consentant à l'intronisation du roi, lui avaient rappelé que son devoir était de rehausser l'éclat des temples de Karnak, d'Héliopolis et de Memphis<sup>1</sup>; aussi la fête thébaine n'absorba-t-elle pas toute la générosité royale. « Quand fut achevée cette fète au maître de Louxor, Amon le roi des dieux, on s'en alla heureusement dans la Thébaïde, et Sa Majesté fit voyager en aval et en amont le dieu Horus (son protecteur). — Et dès que le roi eut pris possession de cette terre, il la réorganisa telle qu'elle se trouvait au temps du dieu Râ. Il restaura les temples des dieux depuis les marais d'Adehou (dans le Delta) jusqu'à la Nubie ; il refit toutes leurs statues divines plus nombreuses qu'elles n'étaient auparavant, en plus des embellissements qu'il leur apporta. Râ en poussa des acclamations quand il les vit. Ce que le roi trouva de ruiné d'auparavant, il le remit en place; il fit cent statues de grandeur naturelle en pierre de prix. Il parcourut les cités où les dieux avaient des édifices dans toute cette terre, et il

1899, p. 407) que la visite aux dieux et les donations que mentionne l'inscription, ont lieu avant l'intronisation, de suite après les purifications initiales, parce que l'inscription du voyage est intercalée entre ces purifications et les parties en lacune qui précèdent les tableaux d'intronisation. — M. Naville au contraire, se demande si le sculpteur a suivi ici l'ordre des faits, et pense que le voyage n'a dù avoir lieu qu'après l'association d'Hâtshopsitou au trône (Recueil de travaux, XVIII, p. 94-95). Je partage cette opinion. La reine se présente devant Toum (III, pl. LVIII) avec des noms royaux complets et couronne en tète; l'intronisation a donc eu lieu. Le texte d'Horemheb, que je cite confirme aussi cette interprétation.

<sup>1.</sup> Brugsch, Thesaurus, p. 1077, l. 20-21.

<sup>2.</sup> It., 1, 18.

les dota telles qu'elles l'avaient été au temps de la première Ennéade, et il leur constitua toutes les offrandes journalières et tous les ustensiles nécessaires à leurs édifices, travaillés en or et en argent; il les munit de prètres, d'officiants, de soldats d'élite; il leur fit donation écrite de champs, de bestiaux et les munit de tout ce qu'il convient d'avoir pour adorer Râ à l'aurore chaque jour 1. »

On voit quelles compensations les dieux attendaient du roi en échange (r tebou ) (111 ²) de leur patrimoine quand ils le laissaient en héritage à Pharaon. Les dieux avaient désigné d'avance le mortel qui serait roi, ils l'avaient procréé, fait naître, élevé, couronné; aussi leur élu devait-il avoir véritablement pour eux les soins qu'a un fils pour ses pères. La nativité, l'intronisation faisaient entrer un mortel dans la famille divine: mais c'était pour celui-ci. autant qu'un honneur, une charge dont il avait parfaitement conscience. A la fin du décret de Phtah Totunen, Ramsès II et Ramsès III répondent ainsi au dieu qui a rappelé que ses fils lui doivent leur naissance et leur intronisation: « Tu m'as placé sur ton trône, tu m'as donné par décret ta royauté... tu m'as transmis ce que tu as créé... Pour moi, je renouvellerai tout ce qui est agréable à ton cœur » ². — Quelles sont ces obligations

<sup>1.</sup> Brugsch, Thesaurus, p. 1077, 1. 21-26.

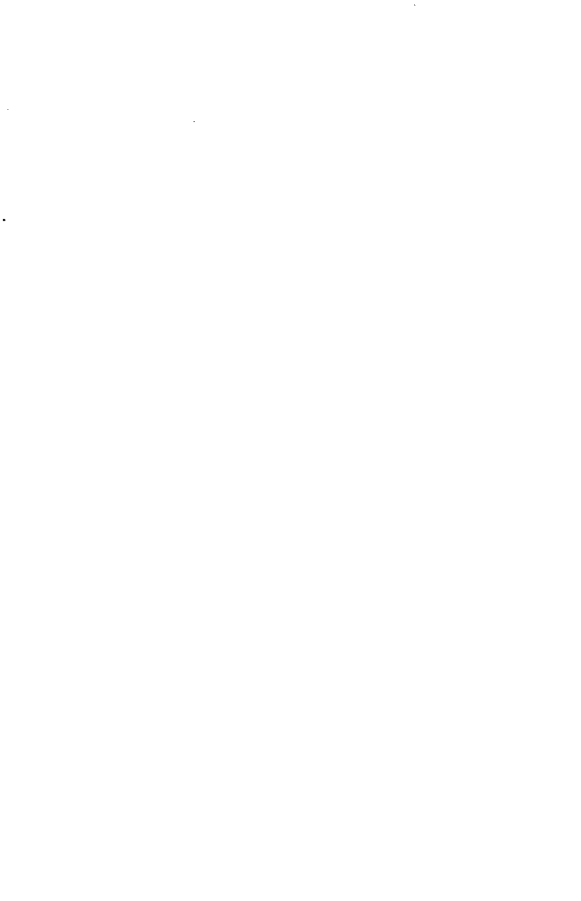
<sup>2.</sup> Tebou est un des termes techniques qui désignent les taxes payées au trésor royal pour droits de mutation quand le roi constitue un domaine à un de ses sujets (Stèle de Karnak, publiée par Legrain-Erman, Ä. Z., XXXV, p. 14, l. 5; cf. À. Z., XXXIX, p. 31). Dans l'inscription de l'intronisation (Deir el Bahari, III, pl. LXII, l. 32) on dit de même que Pharaon indemnise » tous les dieux du sam taous (c'est-à-dire qui président à son couronnement) chacun selon sa bienveillance (cf. Maspero, J. des Savants, 1899, p. 411, n. 1). Après avoir reçu le patrimoine des dieux, le roi paie les taxes de mutation par ses largesses. Sur le sens de tebou voir Brugsch, Revue égyptologique, I, p. 23.

<sup>3.</sup> Ed. Naville, Trans., S. B. A., VII, p. 126, 1. 30.

113

qui incombent au fils des dieux — telle est la question à laquelle il nous faut maintenant répondre.





# DEUXIÈME PARTIE

## LE ROI PRÊTRE DES DIEUX ET DES MORTS

### CHAPITRE IV

Le roi constructeur des temples.

- 1. Les obligations religieuses du roi envers les dieux sont celles d'un fils visa-vis de son père dans la société égyptienne. II. Identité du personnel dans le culte divin et le culte funéraire. III. Identité des temples et des tombeaux. Comparaison des noms des temples et des tombeaux. IV. Comparaison de la disposition génerale des temples et des tombeaux : origine commune, la maison humaine. V. Rites pour la fondation et la consécration des temples. VI. Rites analogues pour la fondation et la consécration des tombeaux et des maisons humaines. VII. Conclusion : dédicaces communes des temples et des tombeaux.
- I. L'étude des titres portés par les Pharaons, l'examen des cérémonies qui accompagnent leur naissance et leur couronnement nous ont permis de dire que le roi en Égypte était, à tous égards, vis-à-vis des dieux, dans la condition d'un fils par rapport à ses pères. Si nous voulons définir les devoirs qui incombaient à ce fils dans la famille divine, nous pour-rons chercher des points de comparaison dans les obligations auxquelles était soumis le fils dans la famille humaine. Chez tous les peuples la société d'en haut n'est que la société d'en

bas idéalisée; c'est en effet le tableau idéal des devoirs d'un bon fils que les Égyptiens ont retracé en définissant les obligations officielles de leur roi vis-à-vis des dieux.

Ces obligations se résument en le culte des dieux, de même que les devoirs du fils se résument en le culte des ancêtres. Le roi et le fils sont par excellence ceux qui « exécutent les rites sacrés 1 », et leurs fondations pieuses couvrent encore le sol de l'Égypte. De tous les monuments construits dans la vallée du Nil il ne nous est resté, sauf rares exceptions, que des temples et des tombeaux; cela tient sans doute à ce que les générations modernes ont délaissé ou respecté les emplacements occupés par les nécropoles et les sanctuaires antiques; mais c'est aussi parce que les matériaux de choix, les prodigalités, les soins pieux étaient réservés à ces monuments. Rien n'était aussi important que leur fondation et leur entretien pour les membres de la famille royale-divine comme pour les membres des familles humaines. Dans le papyrus connu sous le nom de « Maximes d'Ani », on donne ce conseil au fils de chaque famille : « Ah! fais la libation funéraire à ton père et à ta mère qui sont dans la vallée funéraire. Celui

qui fait cela, certes, son fils le lui fera aussi, pareillement<sup>4</sup>. » Cette perpétuité du culte, le roi la promettait aussi aux dieux. Ceux-ci lui ont donné la vie et la force: « en échange, je célébrerai les rites en tous lieux, véritablement, en toute stabilité et durée, à toujours et à jamais; tant qu'ils (les dieux) seront sur terre, je les leur célébrerai, moi, le fils du soleil...<sup>2</sup>»

Ainsi, dans les tombeaux, les ancêtres de chaque homme recevaient le culte funéraire de la main de leur fils; dans les temples les dieux attendaient le culte divin de la main du roi, leur fils aussi. Si cette analogie de principe entre le culte d'état célébré par le Pharaon et le culte de famille célébré par le fils, est confirmée par le détail des cérémonies, nous aurons une indication de première valeur sur l'importance sociale de la filiation qui relie le Pharaon aux dieux.

II. Le personnel qui célèbre le culte funéraire est à comparer tout d'abord avec celui qui officie dans les temples pour le culte divin.

Sur les murs des tombeaux, sur le champ des stèles, sur les feuillets des papyrus, partout où les scènes ritualistiques du culte funéraire rendu aux ancêtres sont représentées, un personnage est mis en évidence qui, le vase à libations, l'encensoir ou l'offrande en main, prononce les formules efficaces devant l'image du père. Ce personnage, pour nous servir de



mots répétés mille fois sur tous les monuments funéraires, est, vis-à-vis du défunt, « son fils aîné, son fils chéri, (né) vraiment de son ventre, celui qui est en son cœur et au siège de son cœur, l'aimé de son père, le favori de sa mère, l'aimé de ses frères et sœurs, celui qui a mis au cercueil son père...»



sa mir-f a ici un sens précis; de simple terme de tendresse qu'elle était au début, elle devint un titre sacerdotal que portait le fils chargé du culte ou le prêtre de carrière qui remplaça peu à peu le fils dans la célébration des offices. Ainsi s'affirme le caractère officiel du culte filial dans la religion des ancêtres.

Les rituels du culte funéraire et les tableaux des tombeaux nous montrent que le fils est entouré des membres subsistants de la famille pour le service sacré. Au premier rang sa femme (qui est généralement sa sœur), puis ses frères et sœurs et, quand elle vit, la mère, l'épouse du père défunt. Quand les membres de la famille ne célébrèrent plus effectivement les offices, les prêtres et prètresses de carrière, qui les remplaçaient, prirent leurs noms et leurs titres de parenté, de même que l'un d'eux assume, le cas échéant, le rôle de « fils chéri ». Parmi les membres de la famille 3, sont des « amis »

1. Inscription de Zaou, VIe dynastie, Recueil de travaux, XIII, p. 66-67. Les exemples de ces titres sont innombrables et de toutes les époques.

sa samsou; dans les deux cas, le sens est « fils aîné » (cf. Maspero, Etudes égyptiennes, II, p. 22). Voir aussi Rituel du culte divin, p. 132, n. 3.

3. Les textes seront cités au chapitre V, quand je parlerai de la famille

<sup>2.</sup> Sur le sens du titre sa mir-f voir Maspero, Études de mythol., I, p. 290, n. 2. — Le groupe peut se lire sa our ou

De la famille humaine, passons à la famille royale : nous

osirienne, à qui s'identifie par le culte, toute famille humaine ou royale. — Cf. Maspero, Études de mythol., I, p. 290-292, d'après le rituel des funérailles.

- 1. Le fils porte fréquemment le titre  $\bigcap_{n=0}^{\infty}$  semer n tef « ami » de son père (L. D. II, 12, 15, 34, 42, etc.).
- 2. Les fils, aînés ou non, sont les « attachés de leur père ». Voir à ce sujet mon étude sur La condition des féaux (Recueil, XIX, p. 118).
- 3. Le fils peut être aussi fréquemment le de son père (voir les nombreux exemples cités par Schiaparelli, Libro dei funerali, I, p. 29) presque toujours le même fils est semer de son père. Ces exemples sont généralement empruntés à la famille royale; mais le roi mort redevient un homme soumis aux conditions de tous les hommes (voir ch. VIII); à ce titre le culte familial qu'on lui rend est le même que celui célébré dans toute famille du commun.
- 4. Sur les prètres de double, voir Maspero, J. Asiatique, 1890, p. 300. On distingue trois degrés dans leur hiérarchie: 1° les inspecteurs de prêtres de double  $\bigcap$ ; 2° les prêtres de double  $\bigcap$ ; 3° les suivants des prêtres de double  $\bigcap$ . A l'époque archaïque des tombeaux d'Abydos et de Négadah, on voit figurer des

retrouvons les mêmes personnages, sous les mêmes noms, avec les mêmes rôles. Au premier plan est le fils des dieux, le Pharaon; sur les murs de tous les temples d'Égypte comme dans les rituels sacrés, il nous apparaît célébrant le culte de ses pères, occupant la première place pour l'exécution de tous les rites religieux. Lui aussi est appelé « fils chéri » lui aussi s'intitule l' « officiant » lui ou le « domestique » lui de son père, le dieu possesseur du temple. Tous les actes du culte, en principe, sont exécutés par le « roi luimème » lui (souton zes-f), et, en fait, les rites essentiels, ceux qui comportent la mise en présence du prêtre et du dieu, ne peuvent être accomplis que par lui. Mais,

ka khou « ceux qui font les rites (khou) du double », qui me semblent les précurseurs des prêtres de double; ce titre disparaît quand apparaît au contraire le . (De Morgan, Recherches, II, p. 239-240).

- 1. De même que dans le culte funéraire, le titre « fils chéri » désigne pour le-culte divin, le nom d'un prêtre de carrière qui remplace le roi, par ex. dans le nome héracléopolitain (Maspero, Etudes de myth., I, p. 290, n. 2). Ainsi, sur une stèle du musée de Boulaq (XIIe dyn.) un personnage se vante « d'avoir fait le Fils chéri dans les cérémonies de la Salle d'or pour les mystères du maître d'Abydos (Osiris) ». (Maspero, Etudes de mythologie, IV, p. 146-141).
- 2. Par ex. à Abydos, I, pl. 39, a et 40 a, le roi Séti I est 🖁 🖾 📗 « l'officiant de son père » Sokaris.
- 4. La formule est employée par ex. à Abydos pour Séti I qui lace le taureau du sacrifice (I, pl. 53), apporte le plateau chargé d'offrandes (I, pl. 47, a), dispose les offrandes sur la table (pl. 47 b, prononce la formule du souton di hotpou (pl. 44-45). Dans les tableaux des temples, nul personnage autre que le roi n'est représenté célébrant les rites du service divin. Comme pour le sa mir-ef, l'expression souton zes-f a servi à désigner un prêtre de carrière (cf. Denderah, I, pl. 76).
  - 5. Voir à ce sujet mon étude sur le Rituel du culte divin, p. 8 et 43.

comme, pratiquement, Pharaon ne peut officier dans tous les sanctuaires à la fois, il délègue son pouvoir à un prêtre de carrière \( \) \( \) \( noutir hon, \) le « prêtre du dieu », titre symétrique à \( \) \( hon kale « prêtre du double ». Le prêtre n'agit point alors pour son propre compte, il s'incarne dans le roi. De même que les prêtres du culte funéraire deviennent le « fils chéri », le « prêtre du dieu » déclare qu'il est le Pharaon, ou que « Pharaon l'a expressément envoyé » pour le culte ! : nul en effet ne peut paraître devant le dieu, excepté Pharaon ou le prêtre à qui le roi donne sa personnalité.

Aux côtés du roi, pour les cérémonies extérieures, c'est le même personnel de parents et de clients qu'autour du fils dans le tombeau. La reine assiste le roi en tant qu'épouse du dieu; le fils aîné du roi a le rôle de servant; les autres enfants, les frères, les parents du roi, les « amis », les « attachés » et toute la classe sacerdotale se partagent, autour du chef de la famille divine, les soins de l'entretien du temple et de l'exécution des liturgies. Ainsi, le culte rendu par le roi à ses pères utilisait le même personnel de prêtres que celui qui figurait aux tombeaux des familles du commun; dans l'un et l'autre cas le dieu, ou le mort, était honoré par ses enfants et ses clients.

<sup>1.</sup> Retuel du culte divin journalier, p. 43.

<sup>2.</sup> Le rôle religieux de la reine a été parfaitement défini par Maspero, Histoire, I, p. 271-273 et Journal des Savants, 1899, p. 347.

<sup>3.</sup> Le fils aîné porte alors, comme dans le culte sunéraire, le nom de samsou (l'ainé »; chez les dieux, le titre était porté par Thot, le servant d'Horus dans les rites osiriens, à tel point que certains rituels (Pap. Rhind) transcrivent par samsou le nom du prètre qui joue le rôle de Thot (Brugsch, Wort, p. 1233. — Die Aegyptologie, p. 189 sqq.). — De bons exemples du fils royal aîné « servant » de son père dans le culte, sont donnés pour Ramsès II assistant Séti I. dans Abydos, I, pl. 43, 44, 46, 53.

<sup>4.</sup> Cf. Maspero, *Histoire*, I, p. 273. Les enfants de Ramsès II et de Ramsès III figurent à plusieurs cérémonies (L. D., III, 168, 214).

III. Comparons maintenant les édifices où le roi et le fils adorent leurs pères; dans le choix des noms que l'on donne aux temples et aux tombeaux, nous trouverons d'abord quelques indications utiles.

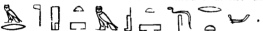
Les inscriptions dédicatoires des temples et les documents officiels nous apprennent que le nom le plus général du temple était pa « la chambre ou la maison » de tel ou tel dieu. Plus spécial déjà est le nom qui s'écrit par le plan abrégé d'une enceinte rectangulaire avec porte hàt « l'édifice, la demeure » ; on pouvait inscrire à l'intérieur le nom du dieu propriétaire , et à cet égard le signe est encore comparable au srekh où l'on insère le nom de double du Pharaon. On qualifiait souvent le mot « demeure » d'une épithète « divine », pure, ou « grande », « sublime » . On désignait

1. Cf. Maspero, Sur le sens des mots Nouit et Hâit (P. S. B. A., XII, p. 236 sq. et Etudes de mythol., IV, p. 351 sqq.). L'auteur traduit hâit par « château » et y voit le plan d'une enceinte fortifiée. Évidemment le temple était la forteresse du dieu, comme la cathédrale au moyen âge; mais le mot « forteresse » existe en égyptien « la maison forte » et le sens de est plus général. J'y vois le plan cavalier d'un édifice dont la façade est représentée par le signe ou par le cadre srekh . A Béni-Hasan les princes de la gazelle se disent « préposés à la demeure de Seb » . (L. D., II, 135 h), et dans cette formule le signe échange avec le forné des deux yeux magiques (L. D., II, 129).

2. Voir les différents noms du temple de Séti I à Abydos, d'après les dédicaces de la salle D (Abydos, I, 14 a, 19 c, 20 d). — Cf. Gayet, Louxor,

aussi parfois le temple entier par le sanctuaire, le tout par la partie; le nom ordinaire du sanctuaire était 🛒 🚉 àsit « le siège, la place » accompagné aussi d'épithètes 😂 « grand », 🖊 «pur »¹. Il existe encore d'autres noms qui caractérisent soit une disposition matérielle du sanctuaire, soit une intention spirituelle : par exemple  $\not\models \Rightarrow dsit \ll syringe$ , anctuaire), ∫ ⊂ '« siège du cœur ». ☑ □ '« adytum ». Ces noms de la demeure des dieux sont ceux que les hommes donnaient à leurs tombeaux de famille où pères, mères, enfants, maîtres et clients se réunissaient un jour. Le terme le plus général était aussi celui de « maison » pa,

p. 24, 26, 29, dédicaces des architraves de la salle hypostyle. — Les inscriptions de Siout, de la XIIe dyn. (Griffith, Siut, pl. V, 1, 244) parlent d'un administrateur de la « demeure divine dans la place sublime »



- 1. Voir les dédicaces des six salles voûtées à Abydos (I, pl. 18 et 19 a).
- 2. Deir el Bahari, III, pl. LX, l. 3 et 10, la salle du roi y est appelée « sa demeure dans la syringe (sanctuaire ou tem-

- 3. Abydos, I, 19 a. L' « escalier du dieu grand à Abydos » était un des noms connus du temple d'Osiris; cf. Loret, Sphinx, V, p. 43, et R. I. H. pl. CCC.
- 4. P. ex. Brugsch, Thesaurus, p. 1286, l. 26; cf. | Abydos, I, pl. 14 a,  $\int \Box \Box \Box \Box \Box \Box \Box \Box$  I, 19 e.
  - 5. Voir Rituel du culte divin, p. 93.

そうながられるとはまるかいのかまいかまして

Ì

avec une épithète qui la distinguait des habitations éphémères de la vie, la « maison éternelle », c'est-à-dire fondée, concédée à perpétuité pa zet. Le nom de « demeure » háit est également très fréquent ?; à l'époque ancienne on inscrivait à l'intérieur le nom du propriétaire, quand celui-ci était un pharaon; dans ce cas la « demeure » est très souvent une maison d'habitation dans un domaine et non un tombeau<sup>3</sup>. Ceci montre le sens très général de ces mots, qui ne désignent le temple ou le tombeau qu'avec le sens vague « demeure du dieu, demeure du mort'». Quand 🖟 🗀 est un tombeau, on y ajoute souvent le nom du double 📗 🚊 🛄 Hâit ka « la demeure du double s »; on sait que le temple de Phtah à Memphis portait cette même dénomination Hâit ka Phtah « la demeure du double de Phtah ». Pour désigner les parties du tombeau, on use de la même terminologie que pour les temples; sans distinction de temps

<sup>1.</sup> Maspero, Études de myth., IV, p. 352.

<sup>2.</sup> Maspero, ibid., p. 366 sqq.

<sup>3.</sup> Maspero, *ibid.*, p. 370. C'est ainsi que les domaines affectés à l'entretien des tombes royales ou humaines prennent souvent le nom de sous l'Ancien Empire. Dans ce sens-là, le mot nouït « domaine rural, villa, ville » est aussi très souvent employé, tant pour le compte des dieux que pour le compte des hommes (Maspero, *ibid.*, p. 369-370).

<sup>5.</sup> Nombreux exemples dans Maspero, Etudes de myth., IV, p. 367-369.

ni de formes, la tombe est appelée une « syringe » disit, asit¹, une « place » disit, ou avec l'épithète déjà donnée au temple, disit àb « la place du cœur ». Comme dans les temples, il était besoin d'un escalier pour monter jusqu'à la statue du mort, debout dans la fausse porte de la chambre terminale du tombeau : cet escalier red³ est une particularité notable qui peut fournir, au besoin, un nom au tombeau. Toutes ces formules sont parfois groupées dans les phrases des stèles funéraires : tel défunt parle de « sa place (ds) dans l'Amenti, de sa syringe (dsit) à l'intérieur de sa demeure⁴ » (hdit); tel autre se vante d'avoir élevé une haute « syringe » (dsit) un large escalier (red) dans sa bonne « maison »⁵ (pa). On ne désignerait pas autrement les parties d'un temple.

- 1. La syringe peut être aussi bien un mastaba (Mariette, Les mastabas, p. 201-205) qu'un hypogée comme à Siout (Griffith, Siut, pl. XV, l. 20; XIV, l. 67) ou à Assouan (De Morgan, Catalogue, I, p. 152, 164).
- 2. Le mot  $\int_{0}^{\infty}$  est extrêmement fréquent pour désigner la tombe; le groupe  $\int_{0}^{\infty}$  est commun aussi : par ex. De Morgan, Catalogue, I, p. 174, p. 197, où des prêtres du culte funéraire sont préposés à « la place du cœur de leur maître », le propriétaire de la tombe.
- 3. Par ex. Stut, pl. XIV, l. 67; pl. XV, l. 20. Un bon exemple de l'escalier devant la statue du mort se trouve dans la tombe de Mera, de l'Ancien Empire (cf. Maspero, Histoire, I, p. 253).

IV. La disposition générale des édifices divins ou funéraires présentait en effet les plus grandes analogies; les uns et les autres s'inspiraient d'un modèle commun qui était tout simplement la maison humaine du type usuel. Le site de Kahun, déblayé par M. Petrie, nous en a conservé des modèles dans une ville de la XII° dynastie; M. Borchardt, un égyptologue qui est aussi un architecte, a étudié ces maisons et les a comparées aux plans des palais de la XVIII° dynastie

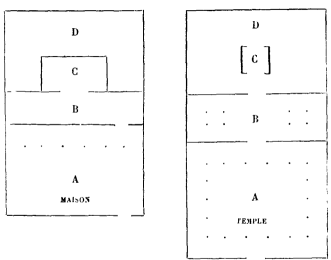


Fig. 24. — La maison humaine (figure schématique) et le temple (d'après Steindorff, A. Z., XXXIV, p. 109). A cour; B hypostyle large; C chambre centrale ou sanctuaire; D dépendances.

dessinés dans les hypogées d'El-Amarna. Maisons et palais se réduisent à un plan général unique : un mur d'enceinte, puis une cour à ciel ouvert, pourvue au fond d'une « colonnade » ouakha; une salle peu profonde mais « large » ouskhit; enfin une salle profonde et « centrale »

1. G. Steindorff, Haus und Tempel (A. Z. XXXIV, p. 107).

tour les salles des femmes, des enfants, des domestiques, les cuisines, magasins, resserres, disposées sans ordre apparent1. M. Steindorff a comparé très heureusement ce plan général à la disposition des temples du type classique : : le mur d'enceinte franchi par la « grande porte » ou pylône, on trouve là aussi une cour à ciel ouvert, appelée 🎆 🏯 kkonit (« la partie antérieure »), dont une « colonnade » couvre les ailes latérales et le fond. De là on pénètre dans une salle hypostyle, plus large que longue, appelée « salle large » ouskhit 🥻 🖒 Days puis le sanctuaire, plus long que large, noyé au centre des bâtiments, correspond à la salle profonde et centrale de la maison. Les chambres particulières des dieux parèdres, les magasins, les greniers, les cryptes étaient disposés tout autour du sanctuaire comme les dépendances des maisons privées. Ce plan pouvait subir des modifications, par dédoublement de la cour, de l'hypostyle, du sanctuaire, et par multiplication des magasins, des chapelles et des cryptes'; mais l'économie générale restait la même (fig. 24).

- 1. Voir le plan reproduit par Steindorff d'après Petrie, Illahun, pl. XIV.
- 2. M. Steindorff a choisi comme exemple le temple de Khousou à shèbes.
- 3. Le nom ordinaire du sanctuaire est pa our à l'époque classique, puis et quantité d'autres noms (Abydos, I, 14 a, 19 c, 20 d). On trouve aussi pour le temple comme pour la maison le nom Hait outout «chambre du milieu» (Brugsch, Wort. Supp., p. 364).
- 4. A Abydos (XIX° dyn.) le temple de Séti I a deux cours, deux hypostyles, sept sanctuaires. A Thèbes, le Ramesséum a deux cours, une grande hypostyle et deux petites, un sanctuaire. Les grands temples gréco-romains modifient la colonnade de la cour en unissant par un mur les colonnes du premier rang; on obtient ainsi un « pronaos »; l'hypostyle est réduite en largeur par la création de chapelles ou magasins sur ses flancs (p. ex. à Dendérah; cette disposition existe déjà à

On retrouve celle-ci daus les tombeaux, quel qu'en soit le type, pyramide, mastaba, hypogée': une « salle avancée », formant cour, appelée aussi hand khonit²; une salle large soutenue par des piliers hand colonnes à »; une chambre intérieure nommée parfois outout, parfois portant d'autres noms; là se dressait la

l'époque classique dans certains temples, celui de Séti I à Gournah, de Ramsès III à Medinet Habou); — le sanctuaire n'est plus ouvert dans le fond. — Dendérah a une cour, trois salles ouskhit un sanctuaire; Edfou a une cour, un pronaos, trois salles ouskhit, un sanctuaire; Ombos a une cour, un pronaos, quatre salles ouskhit, un sanctuaire double. Malgré la multiplication des parties, le plan général est respecté. (Pour les plans, cf. Baedeker, Egypte.)

- 1. Steindorff cite comme exemples parfaits de tombeaux, celui d'Ameni à Beni Hasan, et les hypogées d'Assouan. (Cf. Newberry, Beni Hasan, I, pl. IV.)
- 3. Le prince de Beni Hasan, Khnoumhotpou appelle oukha « salle à colonnes » cette pièce (Maspero, Etules de mythol., IV, p. 159 sqq.) et donne des détails sur l'édification des piliers et des portes ; c'était la un lieu commun des inscriptions funéraires (cf. inscr. d'Hirkouf à Assouan, De Morgan, Catalogue, I, p. 164; inscr. des princes d'Hermonthis publiées par Lange (Å. Z. XXXIV, p. 27, l. 11 sqq., p. 33, l. 8); Piehl, Inscr. hiérogl., 3° serie, pl. 10, I. La pièce correspond évidemment à l'ouskhit des temples.
- 4. L'inscription de Khnoumhotpou à Beni Hasan (Maspero, Études de myth., IV, p. 160) mentionne dans la tombe une salle outout qui ne peut être que l'équivalent de la chambre du milieu de la maison et des temples. Le nom habituel de la chambre funéraire est hâut noub « chambre d'or », donné aussi aux sanctuaires des temples.

stèle et la statue du défunt. Plus loin, dans l'intérieur du bâtiment, les magasins d'offrandes, les couloirs (serdab) conduisant au caveau de la momie. La multiplication des salles et le développement de telle ou telle partie du tombeau, suivant les époques, n'altèrent que superficiellement le plan général.

La tombe contenait parfois, quand elle était de grandes dimensions, des chambres spécialisées à certains rites : « chambres d'adoration » \* pa douaït, « chambre des libations », \* ouàbit \* « chambre du feu », \* pa teka « chambre d'or » \* haït, pa noub. Toutes ces subdivisions se retrouvent, avec les mêmes noms, dans les temples.

Enfin les tombes riches sont entourées d'arbres formant bois sacré, d'un petit lac ou bassin z; bois sacré et lac font aussi partie intégrante du temple; de même toute habitation humaine aisée les comprenait dans son enceinte.

- 1. Par ex. dans les tombeaux royaux de Thèbes ou le tombeau de Patuamenap (A. Z., 1883, pl. II).
- 2. Par exemple au tombeau de Patuamenap, publié par Dümichen Der Grabpalast, I, pl. V, l. 1. Sur le pa douait des temples, cf. ch. VII.
- 3. Sous la forme 🗀 🖰 elle existe dans les temples ptolémaiques d'Edfou et de Dendérah.
- 4. Par exemple au tombeau de Patuamenap (Dumichen, A. Z., 1883, p. 14, et A. Z., XXI, pl. I). La chambre du feu  $\square$   $\bigcap_{\mathbb{Z}^n}$  fait pendant à la chambre des libations à Edfou et Dendérah.
- 5. La salle d'or existe théoriquement dans tous les tombeaux, d'après le Livre des funérailles. Cf. Schiaparelli, I, p. 50.
- 6. C'est sur ces arbres et sur les bords du bassin que l'âme du défunt vient prendre le frais (Louvre, stèle C 55, 1.5-6). Voir les représentations des arbres et du bassin au tombeau d'Anna (Maspero, Histoire, I, p. 201).

   Souvent les inscriptions funéraires relatent la plantation des arbres, le creusement du bassin (inscr. de Khnoumhotpou, dans Maspero, Etudes de mythologie, IV, p. 160; Inscr. d'Hirkouf à Assouan dans De Morgan,

Ainsi rien ne distingue la maison du dieu de la demeure habitée par les hommes de leur vivant et après leur mort. Partout, il y avait une partie de la demeure ouverte à tout venant (la cour), une salle de réception d'accès plus réservé (hypostyle) enfin la chambre intérieure où la famille entrait seule (chambre nuptiale, sanctuaire, salle funéraire). Les dieux d'Égypte vivaient dans leurs temples à la mode des mortels, et Pharaon n'avait rien innové en construisant les maisons destinées à sa famille divine. Des salles de dimensions inusitées, un luxe proportionné à la dignité suprème des dieux, voilà ce qu'on trouvait dans les temples en plus de ce qu'il y avait dans toute demeure humaine.

V. C'est dans la fondation, et la consécration des demeures des dieux ses pères que le roi se révèle tout d'abord comme prêtre de la famille divine. Les temples nous ont conservé le rituel observé en ces occasions.

Catalogue, I, p. 164). — Sur le bois sacré et le lac des temples cf. Mariette, Dendérah, texte p. 87-90. Voir un jardin et un bassin d'une habitation d'hommes vivants dans Maspero, Histoire, I, p. 340.

<sup>1.</sup> Tout ce qui est relatif à « la construction et à la protection des édifices » divins ou humains en Égypte, a été fort bien exposé par M. Lefébure, Publications de l'Ecole des Lettres d'Alger, IV, Rites Egyptiens. C'est à cet ouvrage que j'emprunte la plupart de mes citations.

sans doute quand un des rois humains avait voulu élever un temple; c'était suivant les prescriptions de ce livre our) du temple ptolémaïque d'Edfou<sup>1</sup>. Même origine divine était relatée pour le plan du temple de Dendérah; les bâtiments furent réédifiés sous les Ptolémées suivant « un plan général écrit en écritures anciennes sur peau de chèvre au temps des serviteurs d'Horus (époque de la lutte d'Horus contre Sit); il fut trouvé dans l'intérieur d'un mur de briques de la maison royale au temps du roi Miri-Rì Pépi (VI° dynastie) »; un autre texte attribue la trouvaille « au temps du roi Chéops (IV° dyn.) »2. D'après un manuscrit sur cuir de la XIIº dynastie, le roi Ousirtasen Ier n'avait pas procédé autrement pour fonder ou renouveler les fondations du temple de Rå à Héliopolis : là aussi un « officiant » était muni du « livre divin » ( ) pour dresser le plau de l'édifice3. Nous pouvons admettre semblable origine divine pour les plans de tous les temples égyptiens : le roi ne construisait la maison de ses pères que d'après des « projets » établis par ceux-ci en personne, au temps où ils vivaient et régnaient dans la vallée du Nil.

Avant d'appliquer sur le terrain les indications des livres sacrés, le roi tenait conseil. Le manuscrit qui relate la fondation d'Héliopolis nous montre le roi Ousirtasen assis dans la salle du trône et délibérant avec ceux de son entourage, les Amis et les Grands. Dans un discours pompeux, composé de formules qui revenaient invariables en pareille occurrence, le roi rappelle que tout ce qu'il possède, royauté, vie, gloire

i. Brugsch, Bau und maasse des Tempels von Edfu (A. Z., 1872, p. 3-4).

<sup>2.</sup> Mariette, Denderah, III, 78, a et k.

<sup>3.</sup> Stern, Urkunde über den Bau des Sonnentempels zu On (A. Z., 1874, p. 85 sqq.).

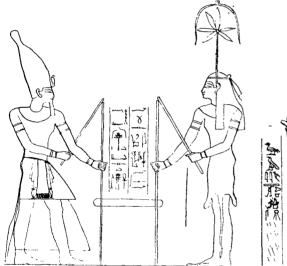
lui vient de son père Râ; aussi doit-il lui fonder un temple et lui présenter des offrandes divines. Les « Amis » répondent par des paroles de circonstance, dont le développement était réglé d'avance, où l'adoration du dieu s'unit à la louange du roi. Le roi reprend la parole et décrète que les travaux commenceront de suite; puis « il se lève, orné du bandeau royal et des deux plumes, tous les courtisans sont derrière lui: Sa Majesté et l'officiant en chef (munis) du livre saint se mettent à tendre le cordeau et à planter le pieu en terre » <sup>1</sup>.

Alors s'exécute le rituel de fondation des temples. Il nous a été décrit en détail par des textes et des tableaux de toutes les époques, dont les plus développés sont dans les grands sanctuaires reconstruits à l'époque ptolémaïque ou romaine, Edfou, Dendérah, Esneh, Le roi (un Ptolémée ou un César) officie, assisté par les dieux, dont les rôles étaient tenus par des prètres. Les opérations commençaient de nuit, pour que le roi puisse orienter l'axe du temple suivant les rites en se réglant sur la position de la Grande Ourse; muni de quatre pieux et d'un cordeau d'arpentage, il établissait les quatre angles et le pourtour de l'enceinte : « J'ai pris le pieu, dit le roi a Edfou, et le maillet par le manche, j'ai empoigné la corde avec la déesse Safkhit; mon regard a suivi la course des étoiles, mon œil s'est tourné vers la Grande Ourse, j'ai mesuré le temps et compté (l'heure) à la clepsydre, alors j'ai etabli les quatre angles de ton temple »<sup>2</sup>. Le rôle des dieux est plus apparent encore dans un récit de la fondation du

<sup>1.</sup> Stern, A. Z., 1874, p. 86-90. — M. Lefébure remarque justement que parfois « la délibération du roi est tout intérieure » et se réduit à un monologue, comme lorsque la reine Hâtshopsitou eut l'idée d'ériger deux obélisques (Rites Egyptiens, p. 31).

<sup>2.</sup> Brugsch, Bau und Maasse des Tempels von Edfu (Ä. Z., 1870, p. 154 et 155). — Cf. Lefébure, Rites Egyptiens, p. 31. La déesse Safkhit « qui préside à la maison des livres divins » est aussi celle « qui préside au rituel de la fondation des temples », parce qu'elle détient les formules à cet usage.

temple de Séti I<sup>er</sup> à Abydos. « Je l'ai fondé avec Sokaris, dit la déesse Safkhit; j'ai tendu le cordeau sur l'emplacement de ses murs; tandis que ma bouche récitait les grandes incantations, Thot était là avec ses livres.... pour établir l'enceinte de ses murs, Phtah-Totounen mesurait le sol et Toum était là... Le maillet, dans ma main, était en or, je frappais avec lui sur le pieu, et toi (le roi) tu étais avec moi sous la forme de Hounnou (le dieu géomètre), tes deux bras tenaient



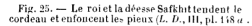




Fig. 26. — Le roi pioche le sol du temple (Dendérah, I, pl. 20).

le hoyau : ainsi furent établis les quatre angles aussi solidement que les quatre piliers du ciel. Ce fut Neith qui prononca les charmes magiques (su) et les formules protectrices du temple; et Selkit mit la main à ces travaux faits pour l'éternité » (fig. 25)'.

1. Abydos, I, pl. 50 b, l. 40-45. — Cf. un texte rectifié dans Brugsch, Thesaurus, p. 4268-4269. Tout le début de la VII<sup>e</sup> partie du Thesaurus est consacré à des Bautexte de toute époque. On trouvera une traduction du texte d'Abydos dans le Thesaurus, loc. cit., et dans Maspero, Du genre épistolaire, p. 91-93.

Les tableaux des temples ptolémaïques nous montrent la mise en pratique de ces récits¹. On y voit le Pharaon faire de ses propres mains tout le détail des opérations ritualistiques. Sorti en grand appareil de son palais, le roi marche vers l'emplacement du temple précédé des enseignes divines. Aidé de la déesse Safkhit « il tend le cordeau autour du temple dans l'intérieur des pieux »²; ceux-ci sont plantés aux angles; le roi et la déesse, maillets en main, les consolident. — Puis (fig. 26) le roi armé d'un hoyau « pioche la terre pour fixer les limites » du temple, par une tranchée où l'eau vient du soussol³. Dans cette tranchée, le roi verse ensuite du sable; « il munit de sable le tracé du plan, pour le niveler et consolider le travail du sanctuaire »⁴. La construction est en effet ébauchée

- 1. L'ordre de ces scènes à Edfou n'est pas absolument le même dans les diverses publications qui en ont été faites (Mariette, Dendérah, texte, p. 133; Brugsch, Thesaurus, p. 1263 sqq.; Rochemonteix-Chassinat, II, p. 29-33, et p. 59-62). Cela tient à ce que les tableaux sont reproduits à plusieurs reprises dans le temple et ce n'est pas toujours la même série qui est reproduite. J'adopte ici l'ordre de la publication de Rochemonteix-Chassinat, en faisant alterner les tableaux de la partie droite de la salle hypostyle avec ceux de la partie gauche. A mon sens, on obtient ainsi un ordre logique pour les différentes opérations décrites.

par le roi : « il moule une brique pour les quatre angles du temple ». La brique de terre humide symbolise « l'union de la terre et de l'eau » pour élever la maison divine (fig. 27).

A ces matériaux vulgaires, le roi ajoute l'or et les pierres



Fig 27. — Le roi dispose la brique qu'il a moulée (Dendérah, I, pl. 21).



Fig. 28. — Le roi apporte les lingots et les pierres précieuses (Dendérah, 1, pl. 22).

précieuses dont le temple doit être pétri tout comme le corps des dieux : « il donne des lingots (litt. briques) d'or et de

p. 133, et Brugsch, Thesaurus, p. 1267. Elle commence par les mots litre du chapitre 58 du Rituel du culte divin, « chapitre de verser le sable »

Qui le Rituel du culte divin, « chapitre de verser le sable »

et ude sur le Rituel du culte divin journalier, p. 200.

1. Edfou, II, p. 60: (l'union de la terre et de l'eau est indiquée dans une variante reproduite par Mariette, loc. cit., p. 133

pierres précieuses pour les quatre angles du temple » <sup>1</sup>. Enfin le roi « pose la première pierre du sanctuaire qui



Fig. 29. — Le roi met en place la première pierre (Dendérah, I, pl. 21).

sera d'un travail achevé et éternel » : pour cela, il pousse avec un levier un bloc de « belle pierre blanche et dure » dans les fondations (fig. 29).

Les derniers tableaux d'Edfou nous font passer sans transition aux scènes d'inauguration du temple, une fois les travaux finis. Tout d'abord le roi debout devant un édicule qui représente le temple entier, lance tout autour de lui des grains d'une substance, analogue à l'en-

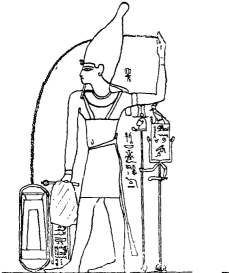
cens, appelée besen. L'acte est défini : « faire rayonner le besen

1. Edfou, II, p. 32:

Mariette écrivait au sujet de cette formule : « On dépose aujour-d'hui des médailles dans les fondations des édifices publics. Peut-être les Égyptiens déposaient-ils des objets faits de matière précieuse dans les fondations des quatre angles de leurs temples... » Dendérah, texte, p. 134-

Egyptiens déposaient-ils des objets faits de matière précieuse dans les fondations des quatre angles de leurs temples... » (Dendérah, texte, p. 134-135). — Mariette n'avait pas eu l'occasion de trouver in situ la preuve de cet usage. Mais en 1885 « on mit au jour (à Alexandrie) les ruines d'un temple gréco-égyptien et, sous une des pierres d'angle, quatre plaques en or, en argent, en bronze, en porcelaine verdâtre » avec inscriptions. La plaque d'or seule est bien conservée et porte une dédicace bilingue, grecque et hiéroglyphique, à Sérapis, Isis et aux dieux Soter et Philopator. Ptolémée II et Arsinoé. » (Maspero, Sur une plaque d'or portant la dédicace d'un temple, Recueil de trav., VII, p. 140-141.) D'autre part, il y a au musée du Caire un vase d'albâtre, une herminette, un moule (?) en bois, des poinçons de bronze qui portent des légendes au nom de Thoutmès III (XVIIIe dyn.) « quand il a tendu le cordeau pour Amon

dans la demeure de Râ¹; entourer la demeure d'Horus avec l'encens». Le résultat attendu est de purifier le temple par l'encens enflammé (fig. 30)². Puis le roi, ayant en main une longue canne et la massue blanche  $^{\flat}$ , lève le bras droit au dessus de



The state of the s

Fig. 30. — Le roi lance autour du temple les grains d'encens (Ombos, 1, p. 74, 196).

Fig. 31. — Le roi donne le temple au dieu (Ombos, I, p. 195).

l'édicule, dans un geste de consécration : c'est le moment

Zosir-Khout ». La même inscription se trouve sur quatre pièces analogues actuellement au musée de Leyde. Ce sont, à n'en pas douter, des outils d'apparat (tels que nos truelles d'argent) dont s'est servi Thoutmès III pour la fondation d'un temple d'Amon et qu'on avait placés dans les fondations (Brugsch, *Thesaurus*, p. 1298).

où « l'on donne la maison à son maître », et la légende indique que l'on « donne le sanctuaire » (fig. 31) à Râ¹. Enfin, les deux bras levés au-dessus de l'édicule dans la pose ritualistique, le roi « adore le sanctuaire de Râ » pour « imprégner de fluide magique le sol » ( sa ta) où vivront les dieux².

Tels sont les rites sous leur forme la plus résumée; nous possédons parfois des exemples du développement de ces rites. Le temple de Soleb nous a conservé des tableaux (fig. 32) où l'on voit Aménophis III, la massue blanche en main frapper douze fois la porte du sanctuaire pour la consacrer par

fiait le sanctuaire par l'encens dans le service journalier. Le geste du roi symbolise sans doute une promenade, encensoir en main, autour du mur du temple, car certains textes ajoutent : (Thesaurus, p. 1276 et fig. 29).

le contact de l'instrument divin<sup>1</sup>. Puis le roi assisté de la reine, de l'officiant en chef et de prêtres secondaires, apporte le feu au temple et purifie un naos, où reposent les statues des dieux, en l'éclairant par quatre fois avec une lampe allumée au feu sacré <sup>2</sup> (fig. 33). C'est l'amplification du rite qui consiste à projeter des grains d'encens allumé autour de

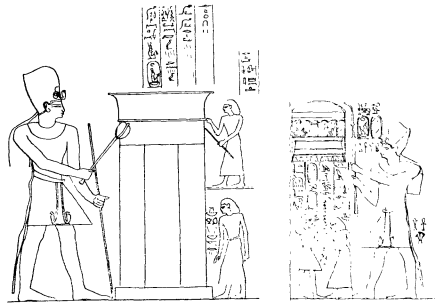


Fig. 32. — Le roi frappe douze fois la porte du temple (L. D., III, pl. 83, c).

Fig. 33. — Le roi consacre le naos par le feu (L. D., III, pl. 84, b).

l'édicule. Ailleurs, à Edfou, on a retrouvé le texte du discours d'adoration que prononce le roi (ici Ptolémée XI) pour consacrer le temple et « assurer sa garde magique et celle du

- 1. L. D., III, 83, b et c. La scène a été traduite et commentée par Lefébure, Rites Égyptiens, p. 39-40. La massue of dont se sert le roi est la même que celle qu'il tient en main dans les tableaux ptolémaïques pour « donner la maison à son maître ».
- 2. L. D., III, 81, a et b; Lefébure, Rites Egyptiens, p. 40-41. Cf. mon étude sur le Rituel du culte divin journalier, p. 12.

## 140 DU CARACTÈRE RELIGIEUX DE LA ROYAUTÉ PHARAONIQUE

dieu » : le roi rappelle qu'il a consacré par le feu la demeure nouvelle, qu'il a distribué partout des phylactères, et que tous les dieux unissent leurs efforts aux siens pour assurer une protection magique éternelle au temple.

La consécration du temple pouvait encore être symbolisée par deux tableaux caractéristiques, qui reproduisent des rites analogues aux précédents, quoique un peu différents d'expression. Dans l'un de ces tableaux le roi court autour de l'aire du temple ou du sanctuaire, tenant d'une main une



Fig. 34. — Le roi exécute la « course de la rame » et la  $^{\circ}$  Fig. 35. — « La course d'Apis » (L. D, « course des vases » (L. D., III, 185 c).

massue renversée en forme d'aviron, et de l'autre un objet qui échange parfois avec le fouet , insignes doués

1. L. D., IV, 46; le texte a été traduit et commenté par Lefébure, Rites Égyptiens, p. 13-44. Le catalogue de la bibliothèque du temple d'Edfou cite un livre de la « protection magique du temple » (De Rougé, Edfou, pl. CXXI), qui est sans doute celui récité dans cette cérémonie.

de vertus magiques dont l'importance sera expliquée au chap. IX¹. L'autre tableau représente le roi exécutant la même course, mais avec deux vases à libation dans les mains². La « course de la rame » et la « course des vases » ont lieu par devant le dieu auquel le temple est dédié : elles symbolisent la purification par l'eau des vases et par le feu des insignes solaires, des deux parties du temple, le Sud et le Nord où le dieu viendra habiter (fig. 34). Parfois le taureau sacré Apis se joint à la course du roi² (fig. 35).

Toutes ces scènes auxquelles le roi préside et où il peut seul jouer le rôle principal, bien qu'elles nous soient parvenues détaillées seulement sur des temples récents, appartiennent au fond le plus antique de la religion et de l'histoire égyptiennes. Les monuments archaïques d'Hiéraconpolis et d'Abydos, attribuables à la II<sup>e</sup> ou à la III<sup>e</sup> dynastie nous

- 3. Il y a toujours dans ces tableaux trois signes (fig. 34) derrière le roi, indiquant que la course délimite le territoire sacré attaché au temple; souvent la légende au lini au donner le terrain, par quatre fois », précise cette idée et indique que le roi courait aux quatre coins du terrain (p. ex. Stèle de l'Ouady Magharah, L. D., II, 116 a, et Louxor, pl. LXXI). Souvent, enfin, devant le dieu qui assiste à la course, une

mettent déjà en présence du roi creusant la terre de son hoyau, versant le sable ¹ ou poussant du levier la première pierre des fondations d'un temple ². La pierre de Palerme mentionne pour le compte des rois archaiques les rites du cordeau, la course d'Apis, et l'on en a des représentations dès la Ve dynastie au temple d'Abousir, ou du temps de Pépi I (VIe dyn.) ². Les Ptolémées et les Césars ¹ n'ont pas négligé de se faire représenter dans les mêmes attitudes qui attestaient le soin pieux, l'attention diligente que mettait le fils des dieux à construire pour ses pères une maison sainte et purifiée.

- 1. Quibell, Hierakonpolis, I, pl. XXVI, c, nº 4: le roi dit « Scorpion », précédé de flabellifères et des enseignes divines, tient en main le hoyau, tandis qu'un servant verse le sable.
  - 2. Petrie, Royal Tombs, I. pl. XIII, 5.
- 3. Cf. l'article de Naville, dans le Recueil, XXI, p. 115-116. Pour Abousir voir .i. Z., XXXVIII, pl. V et pour Pépi I, L. D., II. 116. Il semble qu'on puisse reconnaître la figure du roi exécutant la « course de la rame » au second registre d'une tablette d'Abydos (Petrie, Royal Tombs, I, pl. XVI, 16) au nom du roi archaique Den, qui sera reproduite au chap. VIII).
- 4. Le rituel de fondation devait être représenté dans tous les temples; mais soit par la destruction des édifices, soit par manque de publication, on ne peut guère citer, pour la période classique, en plus des références précédentes, que les tableaux de Médinet Habou où Thoutmès III place les pieux, tire le cordeau, creuse le sillon avec le hoyau, moule des briques (temple de la XVIIIe dynastie, Daressy, Notice explicative des ruines de Medinet Habou, p. 17). A l'époque ptolémaïque et romaine, outre les tableaux d'Edfou, il faut citer ceux de Dendérah (Mariette, I, pl. 20-22), ceux d'Esneh (Brugsch, Thesaurus, p. 1271) et d'Ombos (de Morgan). Brugsch a réuni une série d'inscriptions de l'époque classique, d'après lesquelles Thoutmès III, Thoutmès IV exécutent les riles de fondation (Thesaurus, p. 1279-1299). Dans la stèle de Pithom, Ptolémée II rappetle qu'il a bâti le temple de la ville d'Arsinoé « en y exécutant tous les rites de la fondation » (Ä. Z., XXXII, p. 84, M.).

VI. Les mêmes cérémonies de fondation, d'inauguration, de purification, étaient-elles pratiquées par les familles humaines pour le compte de leurs ancètres dans les tombeaux? Étant donnée la similitude de nom et de disposition intérieure que nous avons constatée pour la tombe et le temple, nous pouvons supposer a priori que les rites de fondation devaient leur être communs aussi En fait, si l'on ne trouve pas dans les tombeaux des hommes une exposition aussi détaillée de ces rites que dans les temples, on est suffisamment renseigné pour en admettre l'existence.

Tout d'abord il y avait des recueils de formules à réciter « pour bâtir la demeure qui est dans la terre ' »; un chapitre du Livre des Morts nous en a gardé un spécimen; comme pour les temples les dieux coopèrent à la construction de l'édifice. Les formules des stèles nous apprennent que l'emplacement d'un tombeau devait être « consacré par les rites ».

s-khouti². Ces rites n'ont pu être encore définis complètement; mais nous savons que des l'époque des Pyramides, on délimitait l'emplacement d'une tombe au hoyau , comme celui des temples ', et la scène est souvent représentée dans les tombes thébaines . D'autre part l'orientation des quatre angles de la tombe était assurée comme dans les

<sup>2.</sup> Todt., ch. CLII, 1. 2-3. « Anubis construit la demeure; le plan ( ) est celui (conservé) dans Héliopolis, Thot en établit la décoration magique; l'eau du tombeau sort de Tafnouit, et le sycomore y personnifie la décsse Nout » (1. 7-8).

<sup>3.</sup> Stèle de Boulaq, publiée et traduite par Maspero (Etudes de Mythol., IV, p. 139).

<sup>4.</sup> Rite du 🔊 🗎 📗 🗎 Pépi I, 1. 331; Mirmri, 1. 633.

<sup>5.</sup> Ph. Virey, Tombeau de Rekhmard, pl. XXVI; Maspero, Tombeau de Montou hi Khopshouf, p. 450 (Mission du Caire, t. V).

temples; mais on se contentait de mouler quatre briques, de les établir dans une niche ménagée dans chacun des quatre murs de la chambre sépulcrale et de déposer sur elles des phylactères, à l'occident un soirien, à l'orient un chacal image d'Anubis, au nord une statuette d'homme, au sud une torche 1. L'inauguration des tombeaux se faisait aussi au moyen des purifications par la flamme et en versant des libations autour d'un édicule semblable à celui employé pour les temples 2. Le jour du nouvel an était celui où l'on renouvelait pour les morts comme pour les dieux la procession du feu, et où l'on « donnait la maison à son maître 2 »; enfin le sol du tombeau comme celui du temple recevait la consécration du fluide de vie sa ta4, et il y avait à cet usage des livres de protéger le tombeau<sup>5</sup>.

Les rites exécutés pour la demeure des dieux et celle des morts existaient d'ailleurs, d'une façon très abrégée, pour la simple maison humaine. Le calendrier des jours fastes et néfastes indiquait comme jour propice à la fondation d'une maison celui-là même où l'on peut consulter « les arcanes et les amulettes des temples <sup>6</sup> ». Dans la bibliothèque du temple d'Edfou le « livre du charme magique de la maison »

<sup>1.</sup> Ed. Naville, Les quatre stèles orientées du musée de Marseille; voir les renseignements complémentaires donnés par Lefébure, Rites Egyptiens, p. 27-29, et par Virey, la Tombe des Vignes (Recueil de Travaux, XXI, p. 145). Voir aussi Budge, The book of the dead, p. 303, ch. 137. Cette orientation est peut-être ce que les textes des Pyramides appellent « les quatre rites nécessaires à la demeure prospère » (Ounas, l. 222).

<sup>2.</sup> Budge, The book of the dead, ch. 137 a et b. Autombeau de Rekhmarà (Virey, pl. XXVI) un « domestique » et un « ami » lancent des libations autour d'un naos double du Sud et du Nord de même qu'à Edfou le roi projette le besen autour de l'édicule figurant le temple.

<sup>3.</sup> Griffith, Siut, pl. VI, 1. 278-279.

<sup>4.</sup> Schiaparelli, Libro dei funerali, II, p. 211.

<sup>5.</sup> De Rougé, Edfou, pl. CXXI; cf. A. Z., 1871, p. 43-45.

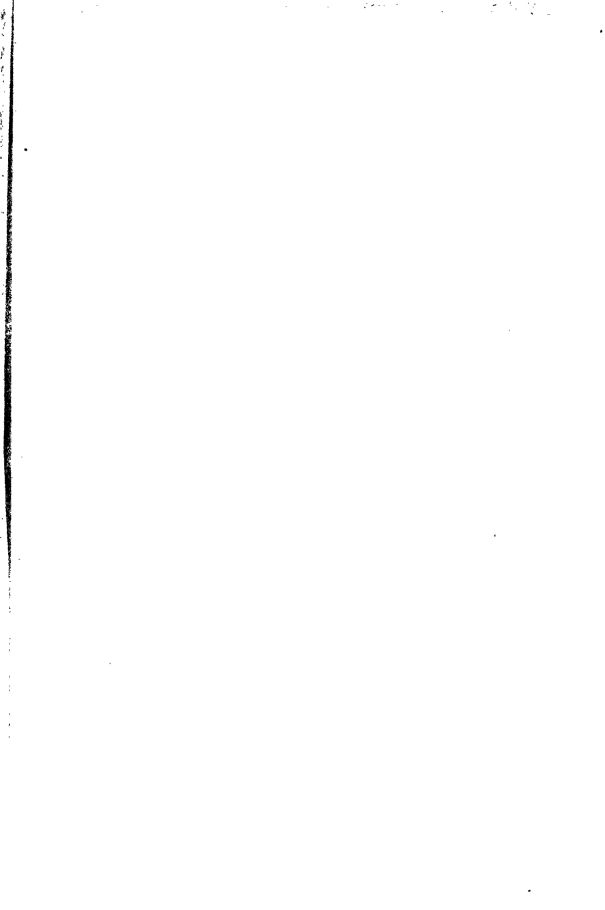
<sup>6.</sup> Chabas, Le calendrier des jours fastes et néfastes, p. 44.

se trouve en effet cité à côté de ceux destinés aux tombeaux et aux temples '.

VII. A tous les points de vue, dénomination, structure générale, rites de fondation et d'inauguration, il y a donc identité véritable entre la maison élevée par le fils, dans chaque famille, à ses ancêtres et le temple que le roi fonde pour ses pères les dieux. Au fronton des temples comme des tombeaux se lisait la même dédicace: N « Il (le fils ou le roi) a élevé (cet édifice) en monument de lui-même à son père N...² » Nous devons demander maintenant à l'étude des rituels si dans ces édifices identiques, le culte rendu par le fils aux morts, par le roi aux dieux, a des caractères communs.

- 1. Brugsch, Bau und Maasse des Tempels von Edfu, A. Z., 1871, p. 44.

   Sur les amulettes qui protègent la maison humaine, cf. Lefébure, Rites Égyptiens, p. 3-15.
- 2. La formule est donnée déjà par la pierre de Palerme (Cf. Naville, Recueil, XXI, p. 113). Pour les rites funéraires, voir le tombeau des princes de Sheikh-Said (VI° dynastie: COO (COO) (COO)



## CHAPITRE V

Le culte filial dans les temples et les tombeaux.

- I. Le culte des dieux, comme celui des morts, est fondé sur les rites osiriens. II. Le roi reconstitue le corps des dieux. III. Le roi rend au corps divin son âme et le fluide de vie. IV. Le roi fait la toilette du dieu. V. Le roi assure la nourriture des dieux et des morts osiriens. VI. Développement que prennent les rites journaliers dans les grandes fêtes que le roi célèbre pour les dieux et les morts.
- 1. Le temple égyptien est en apparence le tombeau des dieux où officie le roi, descendant de la famille divine : les rites qu'on y célèbre sont-ils analogues au culte que dans chaque tombe le fils rend à ses parents défunts? La réponse à cette question offre un intérêt très grand et très général. Au point de vue du sujet traité dans ce livre, s'il y a identité entre le culte divin célébré par le roi et le culte familial célébré par le fils, la situation du Pharaon vis-à-vis des dieux sera déterminée dans ses caractères les plus essentiels. D'autre part, il serait très important, au point de vue de l'histoire des religions, d'établir si les Égyptiens, représentants de la plus ancienne civilisation connue, adoraient de la même façon les dieux et les morts.

 The last control of the revelée aux hommes par Osiris, le dieu des morts. Les écrivains grecs affirment aussi qu'Osiris « avait enseigné aux hommes l'art d'adorer les dieux (θεούς τιμᾶν)², de leur élever statues et sanctuaires (ἀγάλματά τε καὶ χρυσούς ναούς)³; il avait été aidé en cela par Thot-Hermès qui, grâce à l'invention de l'écriture, avait pu fixer « le rituel du culte et des sacrifices divins » (τὰ περὶ τὰς τῶν θεῶν τιμὰς καὶ θυσίας) ⁴.

Les textes religieux confirment cette tradition, mais nous apprennent aussi à l'interpréter. Nous dirons qu'Osiris a le premier subi les rites divins plutôt qu'il ne les a institués : ce privilège il le doit à ce que, le premier d'entre les dieux, il a connu la mort. Les dieux-rois prédécesseurs d'Osiris dans la première dynastie, Rà, Shou, Seb, s'étaient retirés au ciel, vieillis, déchus, mais encore vivants <sup>5</sup>. Osiris, assassiné et démembré par Sit, pénétra le premier dans l'inconnu de l' « autre terre » : la mort fit de lui un être qui savait le grand secret <sup>6</sup>. La famille d'Osiris, Horus son fils, Isis sa

- 1. Mariette, Dendérah, IV, pl. 65.
- 2. De Iside et Osiride, 13.
- 3. Diodore, I, 15; Kaibel, Epigrammuta græcu, p. xxi-xxii, hymne trouvé dans l'île d'Ios, ἐγὼ ἀγάλματα ῖστᾶν ἐδίδαξα, ἐγὼ τεμένη θεῶν εἰδρυσάμην. Cf. Maspero, Histoire, I, p. 174.
  - 4. Diodore, I, 16.
- 5. La vicillesse de Rà et sa retraite au ciel nous sont connues par des inscriptions des tombeaux royaux de Thèbes (Séti Ir et Ramsès III) publiées par Ed. Naville, La destruction des hommes par les dieux, dans les Transactions S. B. A., t. IV, p. 1-19; VIII, p. 412-420. Le successeur de Ra, Shou quitta la terre et monta au ciel dans une tempète (inscription du naos d'El Arish, publiée par Griffith, The antiquities of Tell el Yahüdiyeh, pl. XXV, l. 7-8); on ne sait rien sur la fin du règne de Seb. Un texte de la pyramide de Pépi I (1. 664) fait allusion aux premiers temps du monde « où il n'y avait pas encore de mort ».
- 6. « Goûter la crainte de l'autre terre » est une expression de la Stèle C 26 du Louvre (1, 2): Osiris est souvent appelé le « maître de la terre mystérieuse »; le temple et la tombe sont le « lieu du secret » (voir Les litanies de Sokaris, publiées par Budge, Archæologia, t. LII, p. 492, et cf. Rituel du culte divin, p. 123 n. 2).

femme, Nephthys sa sœur. Thot et Anubis ses amis et ses alliés, les enfants d'Horus ses petits-fils, trouvèrent alors les « rites utiles » ( hou') qui rendirent au dieu passé dans l'autre monde la vie du corps et de l'âme telle qu'il en avait usé durant son existence terrestre. Par la mort et par les rites funéraires Osiris le premier de tous les êtres, connut les mystères et la vie nouvelle : cette science et cette vie furent désormais le privilège des êtres qu'on disait divins. C'est à ce point de vue qu'Osiris passait pour avoir initié les dieux et les hommes aux rites sacrés : lui-mème avait le premier fait l'expérience de la mort et du culte ; il avait montré aux êtres du ciel et de la terre comment on devient dieu.

Dès lors le culte rendu à tout être, dieu ou mort, consista à mettre celui-ci dans les conditions où s'était trouvé Osiris. Les formules ritualistiques que j'analyserai plus loin nous montrent qu'au début du service sacré l'être adoré était censé avoir été tué, démembré, privé de son âme par Sit, tout comme Osiris. Le roi, qui renouvelle au bénéfice du dieu ces mêmes rites inventés par la famille osirienne, prend à cette occasion les noms d'Horus, de Thot et d'Anubis et répète purement et simplement les gestes et les formules dont ces dieux avaient usé lors des funérailles d'Osiris.

On conçoit que ces rites du culte divin qui ont pour point de départ la mort du dieu se soient confondus avec ceux du culte funéraire célébré pour les morts dans chaque famille humaine : à dire vrai, c'est la mort qui éveilla chez les Égyptiens l'idée du divin et l'on appliqua aux dieux le culte des ancêtres 3. Aussi chaque homme défunt, tué et démembré

<sup>2.</sup> Rituel du culte divin, p. 16, 21, 84

<sup>3.</sup> Rituel du culte divin, conclusion, p. 219 sqq.

comme Osiris, est-il identifié à ce dieu et porte-t-il son nom. Le culte des morts, comme le culte des dieux, n'était qu'une « représentation du mystère divin qui s'était accompli autrefois autour d'Osiris quand son fils, ses sœurs, ses amis s'étaient réunis autour de ses restes mutilés et avaient réussi par leurs incantations et leurs manœuvres à en faire la première momie, puis avaient ranimé cette momie et lui avaient fourni les moyens de reprendre une vie particulière au delà du tombeau'. » De même que le Pharaon, fils des dieux, prend au moment du service divin les noms d'Horus, Thot, Anubis, de même le fils aîné, dans chaque famille, vénère « son père l'Osiris » en assumant le nom et la personnalité d'Horus; la femme du défunt et sa sœur s'appellent Isis et Nephthys, et des « amis » jouent les rôles d'Anubis et de Thot et des enfants d'Horus<sup>2</sup>. Quand des prêtres de carrière remplacent dans l'exercice du culte les parents du mort inexpérimentés, on n'oublie pas de les désigner eux aussi avec les propres noms des membres de la famille osirienne.

Les rites osiriens se trouvent donc à la base du culte d'état célébré par le roi et du culte privé offert par chaque particulier dans le tombeau de famille : le Pharaon étant fils des dieux, c'est aussi le culte des ancêtres qu'il célèbre dans les temples.

II. Les rites osiriens exécutés par le roi dans les temples, par les hommes dans les tombeaux pour le compte des dieux et des morts, nous sont connus par des Rituels. Jusqu'à présent celui du culte funéraire avait été seul traduit et commenté; j'ai publié comme introduction au présent travail une traduction du Rituel du culte divin journalier en Égypte<sup>3</sup>, d'après les papyrus de Berlin et les textes, du temple de

<sup>1.</sup> Maspero, Etudes de Mythologie, I, p. 291-292.

<sup>2.</sup> C'est ce qui apparaît au Livre des funérailles édité par Schiaparelli et aux textes des pyramides de la VIe dynastie, édites par Maspero.

<sup>3.</sup> Annales du Musée Guimet (série de la Bibliothèque d'Étude).

Séti I<sup>er</sup> à Abydos. On me permettra de renvoyer à cette publication pour le détail des faits que je ne puis que résumer ici.

Qu'ils s'adressent aux dieux ou aux hommes défunts, les rites osiriens ont pour but : 1° de leur reconstituer un corps viable ; 2° de douer ce corps du fluide de vie et de lui rendre son âme ; 3° d'assurer la nourriture du corps et de l'âme de la même manière que pendant l'existence terrestre.

Les procédés employés pour reconstituer le corps des êtres osiriens varièrent avec les époques, selon qu'on démembrait ou qu'on momifiait les cadavres assimilés à Osiris,

Le corps d'Osiris avait été démembré et coupé en morceaux par Sit comme celui d'un taureau de sacrifice : c'est en cet état qu'Isis, Horus, Anubis et Thot avaient tout d'abord vénéré le cadavre divin . A vrai dire, quand le roi entrait au sanctuaire pour « voir son père le dieu », il se trouvait en présence non d'un corps démembré, mais d'une statue complète; cependant la légende du dépécement n'était pas spéciale au seul dieu Osiris. Tous les dieux avaient connu la mort; on possédait leurs tombeaux; dieux et déesses d'après les formules du rituel, avaient eu le corps démembré et la tête détachée du tronc . Le culte des dieux consistait donc, au début, à répéter pour eux la mort osirienne et à leur donner chaque jour cet état de grâce qui suivait l'immolation.

Faut-il en conclure qu'avant le sacrifice, le roi était censé mettre le corps de ses pères les dieux dans l'état de démembrement et de mutilation où Sit avait mis le cadavre d'Osiris? En fait, aucun tableau des temples ne nous représente cette scène réalisée, mais les nécropoles humaines des épo-

<sup>1.</sup> Le Conte des deux frères, où le mythe osirien transparaît, nous montre Bitiou-Osisis dépecé sous la forme d'un taureau sacré (Papyrus d'Orbiney, pl. XIV à XVII; Maspero, Les contes populaires, p. 25-28).

<sup>2.</sup> De Iside et Osiride, 18; Hymne à Osiris de la Bibliothèque Nationale (Chabas, Œuvres, I).

<sup>3.</sup> Voir les textes dans Rituel du culte divin, p. 75, 175, 206, 213, 220.

ques archaïques nous apprennent qu'à l'origine pour les morts les gestes répondaient aux formules : on y trouve des cadavres qui ont la tête tranchée, le squelette disloqué, les chairs lacérées, dans l'état, en un mot, où se trouvait, d'après les rituels, le corps d'Osiris et de tous les dieux ou les hommes qu'on adorait d'après les rites osiriens.

On sait d'ailleurs par les rituels des cultes funéraires et divins qu'avant chaque service sacré, la famille osirienne renouvelait la scène du meurtre : Isis, Nephthys, Horus venaient « frapper » Osiris — et tout dieu assimilé à Osiris — et par ce « coup » ( ) — hou) le cadavre était « consacré » ( ) — hou), de même que le roi consacrait les offrandes en levant sur elles la massue (fig. 36). Concluons qu'au début des temps, le roi dans les temples et le fils dans les tombeaux « frappaient leurs pères » pour en faire des victimes divines.

1. Rituel du culte divin, p. 74. Cf. le mémoire de Wiedemann, Les modes d'ensevelissement dans la nécropole de Négadeh (ap. de Morgan, Recherches sur les origines de l'Egypte, II, p. 203 sqq.); pour la description des nécropoles archaïques, voir le résumé donné par J. Capart, Notes sur les origines de l'Egypte.

Une fois que le dieu et le mort étaient démembrés comme Osiris, le roi et le fils s'ingéniaient à reconstituer leur corps. Lors des funérailles d'Osiris, Isis avait rassemblé les 14 ou 16 lambeaux du cadavre 1, et pour les fêtes commémoratives, célébrées au mois de Choïak jusqu'à la fin de la période romaine, on moulait une statuette d'Osiris, en pâte de farine, dans laquelle les membres épars du dieu étaient rassemblés et remis en place . On fit de même pour tous les dieux jusqu'à la fin de la civilisation égyptienne; chaque jour, au début du service sacré, le roi était censé apporter au dieu sa statue, image de son corps reconstitué : « Ta statue est à tes côtés³ », lui disait-il (﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل insiste sur cette idée : « Tu as réuni tes chairs, tu as fait le compte de tes membres..., on t'a donné ta tête, on t'a donné tes os, on a établi solidement ta tête sur tes os par devant Seb' » Aussi un des titres les plus fréquents du Pharaon est-il 

- 1. D'après le De Iside et Osiride, 18, Osiris aurait été découpé en 16 morceaux; d'après un texte de Dendérah, en 14 morceaux (cf. l'article de Loret, ap. Recueil, III, p. 47). La recherche du corps d'Osiris est décrite dans le De Iside et Osiride et dans l'Hymne à Osiris (l. 16). Wiedemann a montré que la reconstitution du corps démembré d'Osiris « était un événement fèté dans toute l'Egypte par la solennité de l'érection du symbole du tat l'épine dorsale du dieu. A Busiris, on attachait à cette fète qui se célebrait le 30 choïak, la plus grande importance, et dans toute l'Égypte elle était considérée comme un des principaux épisodes de la résurrection du dieu. Brugsch a cité dans son Thesaurus (p. 1190-1193) des scènes de l'érection du tat exécutées sous Aménophis III « par le roi lui-même » ( l'érection du tat exécutées sous Aménophis III « par le roi lui-même » ( l'érection du tat exécutées sous Aménophis III « par
- 2. Loret, Les fêtes d'Osiris au mois de Choiak (Recueil, III-V); le texte est à Dendérah (Mariette, Dendérah, IV, pl. 35-39).
  - 3. Rituel du culte divin, p. 94.
  - 4. Rituel du cuite divin, p. 75, 175, 206, 213.
- 5. J'adopte pour la traduction de cette expression généralement rendue par « Horus vengeur de son père », le sens proposé par Ed. Naville,

Tous ces rites et toutes ces formules supposent un démembrement préulable du corps des dieux et des morts; les textes trouvés dans les tombeaux ajoutent souvent des détails plus précis : « C'est moi ton fils Horus, dit le fils à son père; je suis venu vers toi pour te faire revivre; j'ai pris à pleins bras tes os, j'ai resserré ton squelette, j'ai pris à pleins bras tes morceaux, car je suis Horus qui modèle son père »¹. Dans les nécropoles archaïques on a souvent retrouvé les os des squelettes soigneusement entassés les uns sur les autres, la tète au sommet³: peut-être essayait-on de reconstituer ainsi le cadavre, tout en présentant la statue modelée, image du corps vivant.

Mais les rites qui supposent le dépècement réel du corps des dieux et des morts osiriens ont été abandonnés au début

<sup>1.</sup> Pyr. de Mirinri, l. 446-447; cf. Pépi I. l. 195; Mirinri, l. 369; Pépi II, l. 926.

<sup>2.</sup> Voir ce que dit à ce sujet Wiedemann (loc. cit. ap. de Morgan, Recherches..., II, p. 207, 210).

des temps historiques. On remplaca alors le sacrifice du dieu par le sacrifice au dieu ou au mort : l'être adoré ne recut plus le « coup » consécrateur qui faisait de lui une victime divine; ce fut l'auteur de la mort des dieux et des hommes, Sit et ses substituts les animaux typhoniens, qu'on immola dans le service sacré 1. Dès lors on n'avait plus à reconstituer des corps qu'on ne s'inquiétait plus de démembrer : on les prépara micux à une nouvelle vie en les maintenant dans leur intégrité primitive par les rites de la momification, inventés aussi par Thot et Anubis au bénéfice d'Osiris et des dieux osiriens. Le souvenir du démembrement primitif ne s'effaça point cependant : les formules archaïques qui supposent le dépécement réel des cadavres subsistèrent dans les rituels ; mais on y introduisit d'autres formules contradictoires qui interdisaient de trancher la tête ou de frapper les cadavres des dieux et des morts. Ces contradictions, parfois embarrassantes, sont cependant utiles en ce qu'elles nous indiquent les étapes du culte divin et funéraire en Égypte.

Conformément à ces nouveaux rites osiriens, les dieux et les morts reçurent des mains de leurs fils, rois ou gens du commun, les huiles, les fards, les bandelettes nécessaires à la préparation des corps momifiés. On conserva dans les temples l'image momiforme des dieux et dans les tombeaux les corps emmaillotés des défunts. Et jusqu'à la fin de la civilisation égyptienne les rois fils des dieux et les fils des hommes honorèrent leurs ancètres avec les mêmes formules

<sup>1.</sup> Cette évolution est un cas particulier d'une loi très générale, dont on trouvera l'exposé dans llubert-Mauss, Du Sacrifice..., p. 128.

<sup>2.</sup> Rituel du culte divin, p. 17.

<sup>3.</sup> Wiedemann, loc. cit. (De Morgan, Recherches..., II, p. 209-210) donne des exemples caractéristiques. M. J. Baillet a soutenu l'idée que le dépècement des cadavres était un rite préparatoire à la momification, destiné aussi à préserver les corps de la putréfaction (Recueil, XXII, p. 180 sqq.). — Je vois au contraire dans le démembrement et la momification deux rites opposés et successifs, l'un impliquant le sacrifice du mort ou du dieu, l'autre sa conservation.

et les mêmes gestes, d'après les anciens ou les nouveaux rites osiriens.

III. Mis en présence du corps reconstitué de son père, le roi ou le fils doit le rappeler à la vie et lui rendre son âme. L'entrée du roi au sanctuaire se faisait suivant les règles d'un cérémonial précis : purifications du roi, ouverture des portes du naos, prosternements, adorations. Chacun des gestes du roi était prévu et s'accompagnait de formules appropriées : pour le détail, je renvoie à mon étude sur le Rituel du culte divin et je ne rappellerai ici que les rites essentiels, ceux qui rendent l'âme au corps du dieu¹.

Qu'était devenue l'âme d'Osiris après la mort? Tandis que le cadavre mutilé du dieu gisait à terre, son àme s'était envolée au ciel, où elle avait trouvé refuge dans un des Yeux d'Horus (la face céleste), le Soleil ou la Lune². Mais Sit poursuivait jusque dans le ciel sa victime; sous la forme d'un porc, d'un hippopotame, d'un crocodile, de quelque animal cornu, taureau ou gazelle, ou bien volant comme un oiseau, nageant comme un poisson, l'esprit du mal s'embusquait sur le Nil céleste où voguaient les barques du Soleil et de la Lune, et il guettait le moment favorable pour dévorer l'Œil d'Horus et l'âme d'Osiris qui y était cachée ³. Les éclipses du Soleil et la décroissance mensuelle de la Lune correspondaient à des attaques heureuses de Sit contre l'Œil d'Horus\*;

<sup>1.</sup> Il y avait deux entrées du roi au sanctuaire, et deux sacrifices au dieu, pour le Sud et pour le Nord suivant la double division de tous les rites égyptiens. Pour simplifier mon exposé, je supposerai ici qu'il n'y a qu'une série de céremonies.

<sup>2.</sup> Rituel du culte divin, p. 33, 39, 83, 112. On trouvera, à ce sujet, des indications précises dans les Lamentations d'Isis et Nephthys (éd. De Horrack, p. 8-9 dans les Litanies de Sokaris (éd. Budge, p. 494, ou Livre des Respirations (éd de Horrack, pl. I, l. 2-4) et dans des textes de Dendérah cités par Brugsch, Wertb. Suppl., p. 672-73.

<sup>3.</sup> Lefébure, Le mythe osirien, p. 62 sqq.

<sup>4.</sup> Rituel du culte divin, p. 97, 112.

chaque soir, d'ailleurs, le Soleil mourait et cédait la place aux puissances mauvaises. Osiris, ainsi que les dieux et les hommes adorés suivant les rites osiriens, étaient donc soumis à la nécessité d'une mort quotidienne. Il appartint au fils d'Osiris Horus et à son « allié » Thot de rappeler chaque jour Osiris à la vie; ce fut aussi le rôle du Pharaon, vis-à-vis des dieux, et du fils dans les familles humaines.

Chaque jour avant le service sacré, le Pharaon et le fils du mort étaient censés partir à la recherche de l'Œil d'Horus et de l'âme du dieu, démembré comme l'avait été Osiris. On retrouvait parfois l'Œil en détresse, tombé au fleuve céleste et non encore dévoré<sup>1</sup>; le plus souvent Sit et ses suppôts avaient déjà réalisé leur œuvre néfaste; il fallait alors capturer

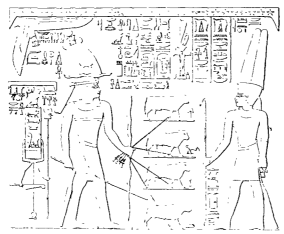


Fig. 36. — Le roi consacre (hout) au dieu quatre veaux, noir, blanc, rouge, tacheté (Louxor, pl. IX).

les taureaux, les gazelles, les oies, le porc ou l'âne pour les immoler aux pieds (fig. 36) du dieu ou du mort : le roi ou le fils étaient censés s'acquitter eux-mêmes de cette tâche, et

<sup>1.</sup> Rituel du culte dirin, p. 40, 77. Sur le rôle d'Horus et de Thot (c'est-à-dire du Pharaon ou du fils) dans la recherche de l'œil, voir p. 83-86 du même ouvrage.

prenaient au laço les animaux typhoniens i (fig. 37). « Je te les

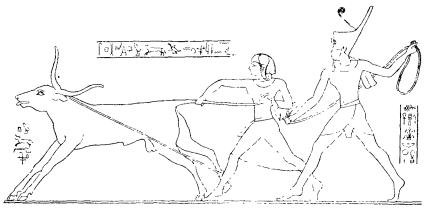


Fig. 37. — Le roi lace le taureau du Sud (Abydos, I, pl. 53).

ai empoignés, disait-on alors au dieu osirien, je t'ai amené

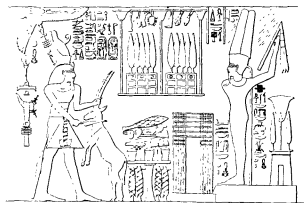


Fig. 38. — Le roi sacrifie au dieu la gazelle typhonienne (Louzor, pl. XVI). tes ennemis<sup>2</sup> »; les animaux dépecés (fig. 38), on trouvait

- 1. Au temple de Séti Ier à Abydos, on voit le roi prendre lui-même au laço le taureau de sacrifice. Dans les tombeaux, les innombrables tableaux de chasse (marais ou désert) aux animaux typhoniens semblent représenter des scènes analogues, qu'on retrouve dans les temples, par ex. à Abousir (Ä. Z., XXXVIII, pl. V, Ve dyn.) et à Ombos (De Morgan, p. 50, époque grecque).
  - 2. Schiaparelli, Libro dei funerali, I, p. 88-89.

dans leur gueule, dans leur ventre ou dans leurs membres l'Œil d'Horus intact, et Horus s'écriait : « J'ai délivré mon œil de sa bouche » '. A ce moment du service sacré, le boucher donnait la cuisse de l'animal à l' « officiant », le cœur à l' « ami », et l'on déposait ces « pièces choisies » devant le dieu (fig. 39) en lui disant : « Je te présente la cuisse, je t'ai apporté le cœur de ton ennemi² ». Parfois on revêtait la statue

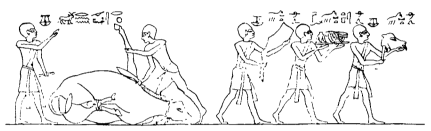


Fig. 39. — Dépeçage du veau et défilé des pièces de choix, portées par les officiants, vers la statue du dieu (Abydos, I, pl. 48).

du dieu ou du mort de la peau de la bête sacrifiée comme d'un linceul : c'était « le bon ensevelissement dans la peau de Sit l'adversaire <sup>1</sup> », grâce auquel le dieu osirien victorieux, revêtait la force de son ennemi.

Une formule du rituel du culte divin résume ainsi ces différents rites : « Je suis Thot, dit le Pharaon au dieu, je m'approche de toi à la double époque de chercher l'Œil sacré pour son maître; je suis allé, j'ai trouvé l'Œil sacré, je l'ai

<sup>1.</sup> Schiaparelli, I, p. 83.

<sup>2.</sup> La scène est figurée au temple de Séti I° à Abydos (I, pl. 48, cf. notre fig. 39); pour le texte, voir Schiaparelli, I, p. 90. A la 8° heure de la veillée d'Osiris, Horus compte à Osiris le cœur de ses ennemis (*Philæ*, I, p. 141).

<sup>3.</sup> L'expression est au Rituel de l'embaumement publié par Maspero, Mémoire sur quelques papyrus du Louvre, p. 40; cf. Rituel du culte divin, p. 44. Sur le rapport de ce rite avec le sacrifice d'une victime humaine liée dans une peau de bête (tikanou) voir Lefébure, P. S. B. A., XV, p. 433 et Rituel du culte divin, p. 44 sqq.

compté à son maître 1 ». De mème dans le rituel du culte funéraire, l'officiant disait au mort : « J'ai découpé (dans la victime) ton œil : ton àme est dedans 2 » (fig. 41).

L'àme retrouvée, le roi la rendait au dieu de diverses façons. On mettait sur le sein de la momie ou de la statue une amulette en forme de cœur en disant : « Je t'ai apporté ton cœur dans ton ventre pour le mettre à sa place, de mème Horus a apporté son cœur à sa mère, de même Isis a apporté son cœur à son fils³ ». Dans le cœur l'âme résidait : une statue pourvue de cœur reprenait déjà conscience d'elle-mème .

Mais le véritable rite pour rendre son âme à la statue momifiée nous est défini par cette phrase que dans le rituel funéraire le fils adresse à son père : « Je suis venu pour t'em-



Fig. 40. — Le roi vient embrasser le dieu (Abydos, I, pl. 40 b).

brasser, moi Horus! Je presse ta bouche, moi ton fils chéri (sa mir-f). Ta bouche qui restait fermée je la remets en équilibre ainsi que tes dents, j'ouvre ta bouche avec la cuisse<sup>5</sup> ». Cette formule s'applique à deux opérations distinctes: l'embrassement du père par le fils, l'ouverture de la bouche.

L'embrassement du père par le fils s'exécutait au naturel. Le roi enlaçait ses bras aux bras articulés de la statue divine

pour la consacrer ( >>> khou) et lui communiquer son

<sup>1.</sup> Rituel du culte divin, p. 81; sur l'emploi des expressions chercher, trouver, compter l'oril, voir p. 21, n. 1, et 83 du même ouvrage.

<sup>2.</sup> Schiaparelli, I, p. 83.

<sup>3.</sup> Rituel, p. 63-65. Les dieux se rendent un culte réciproque.

<sup>4.</sup> Rituel du culte divin, p. 63, n. 2.

<sup>5.</sup> Schiaparelli, I, p. 98-100.

fluide de vie  $(\sqrt[p]{\frac{Q}{1}})$ . Cette scène, souvent répétée dans les tableaux des temples, était un des points culminants du drame de la résurrection du dieu. Muni du fluide de vie, le dieu ou le mort recouvrait la vie divine et se levait en roi ( khâ) comme le soleil. Lors des funérailles d'Osiris, le soleil luimême, Rà, avait pris dans ses bras le cadavre d'Osiris, pour lui rendre son âme et lui infuser le fluide de ses rayons; en commémoration de ce rite le roi ou le fils transmettait par le même geste la vie et l'âme à la statue adorée. Rappelons-nous qu'un pharaon était lui-même sacré roi par l'embrassement du roi régnant et du dieu de la capitale et que l'expression « embrasser » ( skhenou (voir ce qui a été dit p. 101)



Fig. 41. - Le roi embrasse le dieu (Louxor, pl. VIII).



Fig. 42. - Le roi et le dieu échangent l'embrasse ment (Louxor, pl. VIII).

11

était devenue en égyptien synonyme de « consacrer » 1 (fig. 40, 41, 42).

L'embrassement faisait du dieu et du mort un roi. A ce moment, le roi ou le fils coiffait la statue de la grande cou-

<sup>1.</sup> Je résume ici les idées éparses aux chapitres XXI-XXIV du rituel conservé au papyrus de Berlin, et je renvoie au commentaire détaillé que j'en ai donné dans le Rituel du culte divin, p. 79-102.

ronne royale ourrit, et, comme au Pharaon, on faisait exécuter à l'image du dieu ou du mort « la course » () autour des demeures d'Horus et de Sit, en signe de prise de possession des deux parties de l'univers, où désormais il pouvait circuler tel que Râ. Le roi prononçait alors la formule qui résume ces idées : « Viens à moi pour cet embrassement () où dont tu sors ce jour où tu te lèves en roi () où tu te lèves pour moi dans le ciel, où tu tournes toi-même autour de moi » () A comparaire le fils adresse à son père des paroles encore plus précises : « Tu t'es assis sur le trône d'Osiris, sceptre en main... tu fais le tour des demeures d'Horus, tu fais le tour des demeures de Sit'».

L'embrassement s'accompagnait de l'ouverture de la bouche de la statue. Dans le culte funéraire ce rite avait pris une importance exceptionnelle, à tel point que l'on désignait l'ensemble des opérations destinées à ranimer la momie du nom d' « ouverture de la bouche »  $\frac{1}{2}$   $\frac{\partial p}{\partial x}$  ro °. Pour cette cérémonie on approchait de la bouche du mort la cuisse et le cœur de la victime '; tous les autres aliments solides ou liquides  $\frac{1}{2}$  (fig. 43), les huiles  $\frac{1}{2}$ , les bandelettes qu'on présentait à la statue, pouvaient servir également à  $\frac{1}{2}$   $\frac{\partial p}{\partial x}$  ro. On usait aussi,

<sup>1.</sup> Rituel du culte divin, p. 81.

<sup>2.</sup> Pyramides d'Ounas, l. 208; voir à ce sujet ce qui a été dit plus haut, p. 97; cf. Téti, l. 275; Pépi I, l. 28, 96; Mirinri, l. 38, 68; Pepi II, l. 68.

<sup>3.</sup> C'est le titre général des textes édités par Schiaparelli sous le nom de Libro dei funerali (I, p. 22).

<sup>4.</sup> Schiaparelli, I, p. 98-100. Voir au chap. VIII, l'àp ro de Séti I.

<sup>5.</sup> Voir le détail dans Maspero, La table d'offrandes, p. 15-19, mêmes textes pour la table d'offrandes des dieux (Abydos, I, pl. 38 b et 39 a).

<sup>6.</sup> Aussi les appelle-t-on les « fards de l'ouverture de la bouche » (Rituel du culte divin, p. 196).

d'une herminette en fer ightharpoonup rappelant la forme de la cuisse de bœuf ightharpoonup, un ciseau de fer ho, un doigt en vermeil ho; on en touchait la bouche et les yeux de la statue pour les ouvrir,

et l'on disait que ces instruments étaient ceux-là mèmes dont s'étaient servis Horus et Anubis pour ouvrir la bouche d'Osiris². Une dernière application était faite avec une baguette magique en forme de serpent, terminée par une tête de bélier que coiffait une uracus : c'était en quelque sorte l'uracus de la couronne divine et royale détachée du diadème; elle s'appelait aussi, comme la couronne,

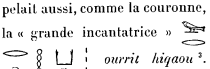




Fig. 43. — Le roi fait au dieu les libations qui donnent l'àp ro et le « fluide de vie » (Abydos, 1, pl. 38 b; cf. L. D., III, pl. 4 c).

L'effet attendu de ces attouchements était multiple. Le dieu ou la momie recouvrait l'usage de sa bouche, de ses yeux, de ses oreilles, et ses mouvements redevenaient libres, malgré l'appareil des bandelettes qui comprimait le cadavre de toutes parts'. De plus la « grande incantatrice » apportait au mort ou

- 1. Schiaparelli, I, p. 106-109. Cf. Brugsch, Thesaurus, p. 949.
- 2. Schiaparelli, I, p. 106, 160, et Todtenbuch, ch. XXIII.
- 3. Schiaparelli, I, p. 111-113.
- 4. C'est ce que résume la formule des stèles funéraires : « On t'a donné tes deux yeux pour voir, tes deux oreilles pour entendre, ce que dit ta bouche comme paroles, tes deux jambes pour marcher, tu fais mouvoir tes

deux mains et tes deux bras...

Les rites de l'« ouverture de la bouche » étaient pratiqués sur les statues des dieux comme sur les momies humaines, mais le roi réservait pour les grandes fêtes le cérémonial compliqué que les rituels funéraires nous décrivent si complètement s. Dans le service divin journalier on mentionnait simplement l'àp ro lors de la présentation des huiles et des bandelettes 6, et au lieu d'« ouvrir la bouche » selon les rites, on « dévoilait la face » du dieu ( ouver la bouche » debut du service 7. Tout le développement était reporté sur les rites de l'em-

tomb of Paheri, pl. IX, l. 7 et Rituel du culte divin, p 160). (Tylor, The

<sup>1.</sup> Voir Rituel du culte divin, p. 126. n. 1 où est cité le texte des rituels funéraires qui décrit les pouvoirs conférés au dieu osirien par l'ourrit hiquou.

<sup>2.</sup> Rituel du culte do in, p. 160 sqq.

<sup>3.</sup> Todtenbuch, ch. XXIII (chapitre d'ouvrir la bouche au défunt).

<sup>4.</sup> J'ai consacre à cette interprétation nouvelle de la formule md khréou un long commentaire dans le Rituel du culte dwin, p. 152 sqq.

<sup>5.</sup> Voir les textes cités dans le Rituel du culte dwin, p. 53-54.

<sup>6.</sup> Rituel du culte divin, p. 208.

<sup>7.</sup> Rituel du culte divin, p. 40 et 52.

brassement, tandis que le culte funéraire donnait surtout de l'importance à l'àp ro. L'ouverture complète de la bouche et des yeux taisait néanmoins partie obligatoire du culte aux jours de grandes fêtes et si dans les rites journaliers l'on abrégeait la cérémonie, on en sous-entendait tous les effets<sup>1</sup>.

Par l'embrassement et l'ouverture de la bouche, le roi et le fils ont rendu à leurs pères la jouissance de leurs corps revivifiés et de leurs âmes divinisées : aussi disait-on au dieu et au mort, à ce moment du service sacré : « Sois en paix, sois en paix, âme divine et vivante... Voici que ton âme divine est avec toi, la statue divine est à ton côté, car je t'ai amené ton fils (le Pharaon) qui t'embrasse »<sup>2</sup>.

IV. Au point où nous en sommes arrivés, il ne restait plus qu'à alimenter le dieu ou le mort en lui présentant sur la table d'offrandes, le repas qui symbolise souvent à lui tout seul le culte entier. Mais auparavant le dieu devait revêtir un costume d'apparat, subir des onctions et des ablutions, recevoir les marques extérieures de sa dignité de la main du roi; au rituel funéraire nous retrouvons les mêmes détails et les mêmes rites pour la toilette du mort devenu dieu .

On offrait d'abord des étoffes en pièce et des bandelettes, costume approprié à des divinités osiriennes représentées souvent sous forme de momies. C'était le voile nemes<sup>5</sup> qui

- 1. D'après un passage du chap. XXXIX du papyrus de Berlin, «Amon-Rà ouvre la bouche aux dieux qui sont au ciel » (Rituel du culte divin, p. 132); on ne pouvait donc concevoir la vie céleste des dieux sans y rattacher la cérémonie de l'àp ro.
- 2. Rituel du culte divin, p. 93-95; j'ai combiné dans cette citation les données du texte de Berlin et du texte d'Abydos. Cf. Pépi I, l. 3-5.
- 3. D'après les rituels du temple de Séti ler à Abydos et les rituels funéraires, la toilette précède le repas; d'après le papyrus de Berlin la toilette suit la présentation de l'offrande.
- 4. Pour les formules, voir Rituel du culte divin, p. 178-190; sur le costume des statues, cf. G. Foucart, Revue hist. des Religions, t. XLIII.
  - 5. Schiaparelli, II, p. 9; Rituel du culte divin, appendice.

coiffe la tête à la mode égyptienne, puis les vètements du corps (fig. 44), les trois bandelettes (monkhit) blanche, verte, rouge et la « grande bandelette » . Avec chacune de ces parures on répétait les rites de l'àp ro en touchant la bouche et les yeux de la statue; des formules, jouant sur le sens des noms de bandelettes, promettaient au dieu la force, la jeunesse, la pureté, la puissance divine au fur et à mesure des présentations. Enfin un large collier (ousekh) était passé au cou de la statue comme talisman.



Fig. 44. — Le roi offre au dieu les bandelettes (Abydos, 1, p. 52).



Fig. 45. — Le roi oint la statue (Abydos, I. p. 41).

On présentait ensuite neuf à dix espèces de fards et d'huiles<sup>4</sup>, dont « on emplissait la face et les yeux de la statue pour les assainir » (fig. 45) et pour donner bon teint et bonne odeur à la face du dieu; le fard consacrait aussi le front comme celui d'un roi<sup>5</sup>. Ces fards et ces huiles sont appelés « huiles de l'ouverture de la bouche<sup>6</sup> »; en oignant la statue on répétait les rites qui avaient ranimé la vie et la divinité chez Osiris.

Enfin le roi mettait sur le front de la statue la double cou-

<sup>1.</sup> Pour l'époque grecque, cf. Canope, 1. 30 = 59, Rosette, 1. 7 = 40.

<sup>2.</sup> Schiaparelli, II, p. 14-36; Rituel du culte divin, p. 178-190.

<sup>3.</sup> Schiaparelli, II, p. 37; Abydos, I, pl. 21 a.

<sup>4.</sup> Schiaparelli, II, p. 46-61; Rituel du culte divin, p. 190-200.

<sup>5.</sup> Voir les remarques de Ed. Naville (ï. Z., 1875, p. 91).

<sup>6.</sup> Maspero, Mémoires sur quelques papyrus, p. 18, n. 5

ronne et dans ses mains articulées les sceptres \( \bigcap\_{\circ}, \bigca

V. C'est le roi qui présentait aux dieux ce repas et qui en faisait les frais. Les Égyptiens avaient trouvé comme définition la plus générale du service sacré, la formule suivante : « Le roi donne l'offrande » a souton di hotpou. Ces mots résument tout le sacrifice et définissent complètement le rôle qu'y peut jouer le roi. Le fils des dieux doit à ses pères la nourriture de chaque jour. Tous les rites précédents, qui ont rendu son àme au corps divin, seraient illusoires, si ce corps n'avait pas la vie matérielle assurée par le roi.

La charge de pourvoir à la nourriture des dieux entraîna,

<sup>1.</sup> Pyr. de Pépi II, 1. 291-95 et 383; Schiaparelli, II, p. 70-72; Abydos, I, app. A, 13° et 14° tableaux. Rituel du culte divin, appendice.

<sup>2.</sup> Schiaparelli, II, p. 87-96. Cf. Abydos, I, appendice A, 28e tableau.

<sup>3.</sup> Comme le roi, lors de la « royale montée au temple » cf. p. 104.

<sup>4.</sup> Schiaparelli, II, p. 148.

<sup>5.</sup> Rituel du rulte divin, p. 111. L'explication de la formule du Souton di hotpou a été faite excellemment par Maspero, La table d'offrandes, p. 39.

dans l'ordre pratique, toute une organisation matérielle qui sera étudiée au chapitre suivant. Mais, au point de vue théorique, le roi avait des ressources toujours prêtes pour satisfaire les dieux. Assimilé à Horus le grand, dieu céleste, aussi bien qu'à Horus fils d'Osiris, Pharaon est donc le maître de l' « wil d'Horus »; il crée à volonté par cet wil, le Soleil, tous les produits naturels de la terre, et peut les présenter sur la table des dieux. Aussi voyons nous Pharaon-Horus offrir à ses pères l' « œil d'Horus » sous toutes ses formes : aliments, liquides et solides, vêtements, parures, armes, etc. etc. Pharaon possède encore l'autre pouvoir créateur des démiurges : il crée par sa voix, comme il crée par son œil, il est *må khrỏou* 🌊 🌡 🖒 « celui qui réalise la voix, celui qui a la voix créatrice 1 » : prononce-t-il le nom d'une offrande? elle se manifeste incontinent sur la table devant le dieu, et l'on dit qu'elle « sort à la voix quand on l'appelle 2 ». Pour rentrer dans le domaine des faits, ne savonsnous pas que tous les êtres, tous les produits de la terre, et la terre elle-même sont dans la main du Pharaon, et de lui seul, l'héritier des dieux? Aussi lui seul peut-il « donner l'offrande » à ses pères les divins.

Cette théorie intéressait directement le culte funéraire, car le fils dans chaque famille devait aussi assurer la nourriture de ses ancètres divinisés par les rites osiriens. Or d'une part, le roi seul disposait des produits de l'Égypte, et par conséquent des offrandes; d'autre part, chaque défunt transformé en Osiris, entrait dans la fàmille divine et devenait un père pour le Pharaon. D'où il résulta que la charge d'assurer aux hommes morts la nourriture matérielle incomba aussi au Pharaon. A

<sup>1.</sup> Sur la creation par l'OEil et par la Voix, cf. Rituel du culte divin, p. 151 sqq.

<sup>2.</sup> D'où le nom de l'offrande pir khrôou « ce qui sort à la voix » (Maspero, La table d'offrandes, p. 30. — Cf. Rituel du culte divin, p. 156).

ce moment du service sacré les rites du culte funéraire et du culte divin sont plus que jamais indissolublement unis. La seule formule qui permit d'assurer aux morts divinisés la nourriture d'outre-tombe fut donc aussi souton di hotpou « le roi donne l'offrande. » Mais il y a ici une sorte de gradation dans les obligations du roi vis-à-vis de ses pères les dieux et des hommes divinisés. Pharaon ne donne pas directement aux morts ce qu'il crée ou ce qu'il possède; il dépose ces offrandes sur la table des dieux et ceux-ci les répartissent aux défunts osiriens. D'où la rédaction finale de la formule du

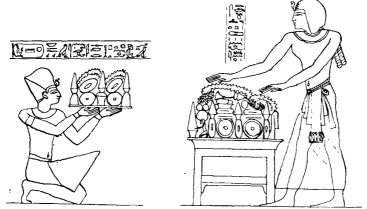


Fig. 46. — Le roi apporte les offrandes à son père Sokaris de son père Amon (Abydos, 1, pl. 42 b). (Abydos, 1, pl. 36 α).

don des offrandes aux morts: « Le roi donne l'offrande à tel ou tel dieu, pour que ce dieu donne à son tour ( di f) cette offrande au mort à qui s'adresse le culte "». Malgré cette distinction, le roi ne se reconnaît pas moins obligé d'assurer le culte des morts comme le culte des dieux: il devient un prêtre dans chaque tombeau, comme il est le prêtre dans chaque temple. C'est une conséquence fort importante, au

1. Cf. Maspero, La table d'offrandes, p. 42.

point de vue pratique, de la parenté des rites divins et des rites funéraires et de la divinisation des morts : nous verrons aussi au chapitre suivant, quelle organisation sociale une pareille conception imposa à l'Égypte.

Le repas offert au dieu par le roi se composait en outre des pièces des victimes déjà immolées au moment de l'àp ro,



Fig. 48. — Le roi lave l'autel (Abydos, I, pl. 21).

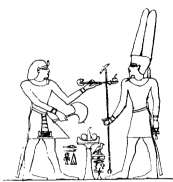


Fig. 49. — Le roi fait brûler les offrandes sur l'autel (Louror, pl. XXXVII).

de « toutes les choses bonnes et pures que le ciel donne, que la terre crée, que le Nil apporte de sa cachette 1 ». Dans

les tombeaux le repas du mort divinisé comprenait la même variété de mets, et les listes gravées sur les murs des tombes et des temples nous ont conservé le menu interminable que pouvait réclamer un dieu ou un mort (fig. 50).

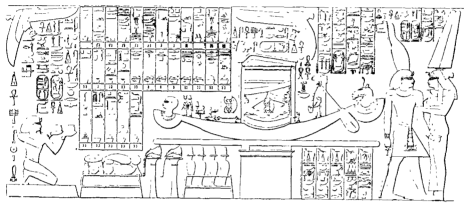


Fig. 50. - Le menu d'un repas sacré offert par le roi (Louxor, pl. XXVI).

Les offrandes des temples étaient consacrées et purifiées par le roi dans une des salles ouskhit avant de paraître sur la table des dieux; le roi procédait soit par des jets d'eau lustrale, soit par des fumigations d'encens', ou bien brandissait le casse-tête off dont le « coup » consacrait les offrandes'. Quant au repas du mort divinisé, le rituel dit expressément que « le domestique le faisait passer vers la salle

- 1. Dans le tombeau, Schiaparelli, II, p. 159 « chapitre de purifier les offrandes (ou la table) avec l'eau et l'encens »; dans le temple Louxor, pl. XVII, fig. 65, 67, pl. XXXII, fig. 94-95.
- 2. Dans le tombeau & America (consacrer) les pièces choisies », Schiaparelli, II, p. 170; dans le temple, le roi lève le sur toutes les offrandes à consacrer; Louxor, pl. XLIV, fig. 123; XL, fig. 132; XIV, fig. 136; sur les huiles et fards, encens, bandelettes contenus dans des coffrets, Louxor, pl. XXXIX, fig. 130; LI, fig. 125; sur quatre taureaux, tacheté, rouge, blanc, noir, Louxor, pl. IX, cf. notre fig. 36.

ouskhit du temple pour le compte du défunt '» et on prononçait deux fois la formule : « Ah! le roi a purifié toutes les choses offertes à l'Osiris tel ou tel. » Puis l'officiant parlant au nom du dieu proclamait : « Je te donne des milliers de pains, des milliers de liquides, etc...² » Et les offrandes re-



partaient, pour le tombeau, purifiées et consacrées comme celles des dieux : on spécifiait en les présentant au mort

2. Schiaparelli, II, p. 157 et 160.

qu'elles venaient de la salle *ouskhit* du temple. Directement ou indirectement c'est le roi qui nourrissait les dieux des tombeaux comme les dieux des temples.

Après la consécration des offrandes, on dressait la table dans le temple et dans le tombeau avec des rites analogues : ici le roi, là le « domestique » lavent l'autel (fig. 48)², avant d'opérer le « transport² », puis l' « arrangement¹ » des mets devant le dieu. On lit alors la liste des offrandes , c'est-

- 1. M. Maspero, qui a le premier attiré l'attention sur les « offrandes qui sont dans l'ouskhit » (La table d'offrandes, p. 33), estime que ce sont des offrandes reléguées dans le vestibule du tombeau (ouskhit). Le texte à la page 172, n. 1, et d'autres, commentés plus loin, au chapitre suivant, m'amènent à croire qu'il s'agit de la salle de même nom, des temples; on appelait « offrandes qui sont dans l'ouskhit », celles qui y avaient séjourné pour les purifications et étaient tirées des tables d'offrandes des dieux.
- 2. Schiaparelli, II, p. 159; Abydos, I, pl. 21, c, « chapitre de laver la table d'offrandes ».
- 3. Le roi transporte lui-même les offrandes de l'ouskhit au sanctuaire (\*\*) Abydos, I, pl. 36, 38 c, 47 a. Cf. fig. 46.
- 4. Les termes employés sont « mettre en ordre les offrandes sur l'autel » (Schiaparelli, II, p. 174) ou « disposer les offrandes » sur l'autel » (Abydos, I, pl. 40 c) ou « consolider, restaurer les offrandes » (Abydos, I, 47 b). Cf. fig. 17.
- 5. Il y a une petite et une grande liste d'offrandes. On en trouvera des exemples dans Schiaparelli, II, Appendices I et II; M. Maspero a étudié par le détail le menu des tables d'offrandes dans son important mémoire La table d'offrandes des tombeaux égyptiens. La proclamation du menu était faite à haute voix grandes » (Schiaparelli, II, p. 169, formule qui est frequente sur les stèles funéraires; on disait aussi grandes » (Schiaparelli, II, p. 174; Abydos, 1, pl. 44 et 46), formule qui accompagne souvent le grandes proprement dit. Dans les temples, la table

à-dire le menu du repas, en disant au mort ou au dieu: « Approche-toi de ces pains qui sont à toi ». Pais la main droite levée, le roi ou le fils lancent la formule: « Le roi donne l'offrande! » (fig. 51), en invitant à nouveau leur père « à manger, à s'approcher du pain, de la bière, des pièces choisies de viandes de bœuf et de volailles, qui sont là par millions de milliers de centaines », de sorte « qu'il n'aura plus faim jamais » <sup>1</sup>.

Pendant le repas, le roi ou le fils chantait un hymne à la déesse Mâit 2, et offrait au dieu (fig. 52) une statuette de cette déesse qui symbolisait la création tout entière, devenant la nourriture du dieu son créateur?. Le tableau qui représente cette scène est gravé sur la paroi du fond de tous les sanctuaires; on peut croire que dans le service sacré journalier l'offrande immatérielle de Mâit suffisait à remplacer la plus grande partie des offrandes véritables; mais aux jours de fête le repas réellement servi réapparaissait au complet sur la table d'offrandes.

Le repas terminé, le roi purifiait une dernière fois le dieu,

d'offrandes et son menu se trouvent toujours : Louxor, pl. XXV, fig. 85; LXX, fig. 209; Abydos, I, pl. 39.

- - 2. Rituel du culte divin journalier, p. 147.
- 3. Sur le caractère symbolique attribué à l'offrande de Mâït et celui qui me semble dériver réellement des textes, voir Rituel du culte divin, p. 148.
- 4. Les offrandes étaient brûlées sur l'autel à feu Louxor, pl. LI, fig. 125; pl. XXXVII, fig. 128, c'est notre figure 49) et parvenaient au dieu

Après cette étude rapide des rites du culte divin, on arrive à une double conclusion. Celle-ci d'abord : le culte que le roi doit à ses pères les dieux est le même que dans toutes les familles du commun le fils rend à son père. — Cette autre enfin : le roi, par le fait que le père dans chaque tombeau est élevé au rang de dieu, devient prêtre du culte familial au même titre que prêtre du culte divin ; en tant que dispensateur de tous les biens sur cette terre, le roi doit le repas

dans la fumée qu'il saisissait de ses deux mains cf. Riturl du culte divin, p. 119). On a retrouvé un grand autel à feu dans le temple de Deir el Bahari. Mention de la combustion des offrandes est faite parfois dans les calendriers des fètes divines (Brugsch, Drei Festkalender, pl. II, 1.9). Pendant l'àp ro, la bouche du dieu goûtait déjà aux offrandes.

- 1. Inscription de Piankhi, 1. 104-105 (éd. De Rougé, p. 60-61).
- 2. Schiaparelli, II, p. 210-215.
- 3. Schiaparelli, II, 217-218; Rituel du culte divin, p. 49.
- 4. Schiaparelli, II, p. 211. Voir ce qui a été dit plus haut, p. 138.
- 5. C'est une formule fréquemment employée pour les dieux à la fin des cérémonies du culte.
- 6. Voir les Litanies de Sokaris (Budge, Archieologia, t. LII, p. 497, pl. XX, l. 14-15).

funéraire à tout mort osirien, et de lui dépendent les destinées de l'âme de tout Égyptien après la mort. On conçoit quelle inexprimable puissance morale cette situation confère au roi qui réunit en ses mains l'autorité et les charges du culte d'état et du culte familial.

VI. Telles étaient les obligations quotidiennes du roi vis-à-vis des dieux; mais outre le propre de chaque jour il v avait des fètes solennelles fort nombreuses, où le roi tenait aussi le rôle principal. Décrire ces fêtes par le détail me ferait sortir hors des limites de ce travail, sans rien ajouter d'essentiel aux conclusions tirées de l'étude du culte journalier. Les cérémonies des jours de fête ne sont que des développements des rites quotidiens : au lieu d'un àp ro abrégé, on pratique l'ouverture de la bouche et des yeux dans tous leurs détails raffinés; au lieu de présenter une statuette de Maït, on tue des hétacombes et l'on met sur les autels des « milliers d'offrandes de toute espèce »; au lieu de faire une toilette sommaire de la statue divine, on accumule étoffes précieuses, bijoux, couronnes, sceptres, phylactères<sup>1</sup>. Au total les rites osiriens demeurent immuables, mais le côté extérieur du culte prend une plus grande valeur.

Dans le culte de chaque jour, le roi officie seul dans le sanctuaire. Les jours de fêtes, tout le personnel du temple est sur pied : le roi prend la tête d'un cortège de prêtres et d'officiants de tout rang, les uns portant des emblèmes sacrés, les autres chargés des fonctions accessoires du culte, d'autres répétant les gestes ritualistiques dont le roi donne le signal.

<sup>1.</sup> Les rituels distinguent assez souvent les cérémonies réservées au culte quotidien et celles, plus développées, des jours de fête (cf. Rituel du culte divin, p. 108, 195).

<sup>2.</sup> Voir les processions de *Dendérah*, dans les escaliers du Sud et du Nord, t. IV, 2 sqq. Cf. De Rougé, *Edfou*, p. 202.

La présence de ce personnel nécessite la sortie du sanctuaire exigu où le roi seul trouvait place; une fête consiste en effet essentiellement dans l'« exode» ( ) du dieu Le thème général consiste à faire « lever », « paraître » ( ) khâ) la barque du dieu, l'arche où réside la statue divine; on se dirige vers une salle déterminée ou sur la terrasse du temple, ou bien l'on fait le tour de l'enceinte. Dans des cas plus rares le dieu est porté jusqu'à la ville, ou jusqu'à un autre temple, parfois on navigue sur le Nil pour aborder à une cité voisine. Lorsque le cortège a atteint l'emplacement de la fête la barque du dieu est déposée ( | hotep) dans la salle du temple, dans un autre sanctuaire, ou dans la ville voisine: à ce moment ont lieu des sacrifices précédés de l'àp ro³, et de

- 1. Le mot se lever comme le soleil » caractérise les apparitions en public des dieux et du roi; dans les fêtes des temples indique le début et se ves poser » la fin, le retour au sanctuaire ou le repos dans une station d'attente (Cf. Mariette, Dendérah, texte, p. 101, n. 6). Le décret de Canope rend par égoèsia.
- 2. Par exemple Horus va à Edfou, Hàthor à Dendérah; Amon de Karnak va au temple de Louxor par eau (Daressy, Mission du Caire, VIII, 3º fascicule); Hàthor visite Horus d'Edfou et va, par eau, de Dendérah à Edfou, et Horus lui rend sa visite. Voir Brugsch, Drei Festkalender des tempels von Apollinopolis magna, où sont publiés et traduits les calendriers des fêtes d'Edfou, et traduits ceux d'Esneh et de Dendérah. Mariette (Dendérah, texte p. 100 sqq.: a traduit et commenté le calendrier de Dendérah; M. Bouriant a publié le calendrier d'Ombos (Recueil de trav., t. XV, p. 184). Voir aussi Brugsch, Thesaurus, p. 362 sqq.
- 3. L'ap ro « grand » ou ordinaire est mentionné aux Drei Festkalender de Brugsch, pl. VI, l. 13; pl. X, l. 3, 4, 9. Cf. l'expression (x) a frapper (consacrer) la bouche de son père » d'un calendrier d'Esneh, publié par Brugsch, Matérieux pour servir à la reconstruction du calendrier des anciens Égyptiens, pl. X, l. 2.

prières avec ou sans accompagnement de musique et de danses. Suivant que l'on reste dans l'intérieur du temple ou que l'on quitte l'enceinte ou même la ville, ces cérémonies durent quelques heures ou plusieurs jours: parfois la moitié d'un mois y est consacrée. Puis la barque divine rentre au temple et le dieu « repose dans sa demeure » ( ) ( ) ( ) jusqu'à prochaine occasion qui ne se faisait pas longtemps attendre si l'on en croit le témoignage des calendriers de fêtes retrouvés à Médinet Habou, Edfou, Dendérah, Ombos et Esneh.

Les occasions qui faisaient naître ces fètes étaient variables. C'était le début de l'année, grande fète pour Horus d'Edfou, Hàthor de Dendérah<sup>1</sup>. Amon de Karnak<sup>2</sup> et en général pour tous les dieux : en ce jour on couronne solennellement les statues divines et parfois on les expose aux rayons du soleil levant, sur la terrasse du temple, pour recevoir un renouvellement du su de vie dans l'embrassement de la lumière solaire<sup>3</sup>.

A cette date aussi (solstice d'été) une goutte d'eau divine tombait du ciel dans le Nil, à Silsilis, et déterminait l'inondation, cette autre source de vie; le roi présidait une fête commémorative, en sacrifiant des hécatombes et en jetant au fleuve un ordre écrit prescrivant une crue abondante'. Plus souvent la vie individuelle des patrons des temples déterminait l'ordre des fêtes: la naissance, le couronnement du dieu, célébrés avec des rites analogues à ceux que nous avons vu observer pour le Pharaon<sup>5</sup>, la mort et la résurrection du

<sup>1.</sup> A Dendérah comme à Edfou, il y a une « chapelle du nouvel an » où est représentée en détail la fête de ce moment de l'année.

<sup>2.</sup> C'est la fète d' « Amon dans les Apitou » représentée sous la grande colonnade de Louxor, publiée par Daressy (Mission du Caire, t. VIII, 3° fasc.).

<sup>3.</sup> Cf. Mariette, Dendérah, texte, p. 204 sqq.

<sup>4.</sup> Stèles de Silsilis (XIXº dyn.) traduites par Stern, 1. Z., 1873, p. 129.

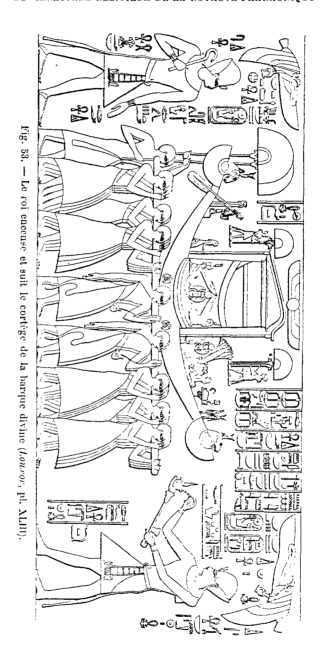
<sup>5.</sup> Voir par exemple les panégyries de Sokaris, de Min, d'Amon au

dieu identifié à Osiris étaient les occasions des exodes. Enfin les rites osiriens, base de la religion, se célébraient en détail dans chaque sanctuaire : la passion d'Osiris, sa résurrection, les « veillées » de Sokaris, les fètes symboliques du mois, du demi-mois, les anniversaires de combats contre Sit, les fètes du feu protecteur, sont inscrits au calendrier de tous les temples.

Dans chacune de ces fêtes le rôle du roi reste le même que dans le service du culte journalier : toutes les cérémonies essentielles, il les exécute lui-même ou le grand-prêtre le fait en son nom. Quand le dieu « se pose » dans un naos d'une « station » divine, ou dans le sanctuaire d'un temple voisin. le roi seul y pénètre avec lui pour y accomplir les rites, qui doivent rester secrets, du culte filial; dans les cortèges, le roi se lève ( ) avec son père le dieu et s'arrète ( ) avec lui; pendant la marche il « suit » ou « accompagne » la barque divine ( $\frac{1}{2}$ )  $\wedge$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  suivre le dieu, fig. 53); au moment des sacrifices il tue lui-même les victimes humaines ou animales. et consacre les offrandes innombrables. Quand le roi Piankhi nous décrit sa conquête de l'Égypte sur les rois rebelles, nous le vovons aller ainsi de temple en temple, célébrant tour à tour les fêtes solennelles et les rites journaliers. A Thèbes: « Je disposerai des offrandes ( <math> <math> ) - dit-il - a monpère Amon, dans sa belle fête où il fait son beau lever ( 🚉 temple de Médinet Habou (L. D., III, pl. 212: Daressy, Notice, p. 116-127).

<sup>1.</sup> Daressy, La colonnade de Louxor (Mission du Caire, t. VIII, 3 fasc.). Cf. Brugsch, Festkalender, pl. I, l. 6: « Aucun homme ne doit voir ni entendre » ce qui se passe dans le sanctuaire.

<sup>2.</sup> C'est le tableau classique du roi assommant les prisonniers dont il tient la chevelure, qu'on trouve depuis les temps archaïques (tablette du roi Den, publiée par Spiegelberg, A. Z., XXXV, p. 8) jusqu'aux derniers temps de la période gréco-romaine.



khââ) du début de l'année; Amon m'enverra en paix pour le voir dans sa belle fête des Apitou (Karnak) où je ferai lever son image divine... 1 » Quand il arrive en basse Égypte, Piankhi « fait une offrande de bœufs, de veaux et d'oies » à Toum et à ses dieux parèdres, puis « passant vers le temple de Râ, à Héliopolis, il entre au temple en adorant par deux fois; il remplit les rites du pa douaït, il prend la couronne, se purifie par l'encens et l'eau, puis monte l'escalier qui mène au naos divin pour voir le dieu Râ; le roi, de sa personne, s'y tient tout seul, il pousse le verrou, ouvre les portes, voit son père Râ et vénère la barque de Râ et de Toum; il tire les portes, pose la terre sigillaire, y met le sceau du roi . » De là Piankhi entre au temple de Toum et il y fait les rites de « suivre avec l'encens la statue de son père Toum-Khopri » (A) A toutes les époques, tel se montrait Pharaon, célébrant de ville en ville, suivant le temps et le lieu, les rites journaliers ou extraordinaires du culte divin' (fig. 53).

Dans ces fêtes solennelles le culte des morts tenait une place, puisque Pharaon a aussi charge d'âmes vis-à-vis des morts divinisés. Les « exodes » des statues divines sont parfois dirigés du côté des nécropoles où reposent les « âmes

- 1. Stèle de Piankhi, 1. 25 (éd. de Rougé, p. 21-22).
- 2. Stèle de Piankhi, l. 100-105 (éd. de Rougé, p. 57-61).
- 3. Stele de Piankhi, 1. 105 (éd. de Rougé, p. 61,. Cf. notre fig. 53.
- 4. La pierre de Palerme mentionne, pour le compte des rois des dynasties archaïques, la célébration de plusieurs des fêtes qui figurent aux calendriers des temples de l'époque classique ou gréco-romaine (voir articles de Naville, Recueil, de trav.). Une de ces fêtes avec le sacrifice des prisonniers apparait déjà sur la palette de Narmer, à Hiéraconpolis (cf. Capart, La Fête de frapper les Anou, ap. Revue de l'Histoire des Religions, t. XLIII). Les temples gréco-romains nous montrent la célébration des fêtes par les Ptolémées et les Césars; à Dendérah on voit l'empereur Trajan danser devant les dieux (L. D., IV, pl. 83 b).

vivantes » <sup>1</sup> des morts. On purifie le sol par des libations et l'on donne des offrandes aux morts ; parfois, comme à Edfou, un service sacré complet est consacré aux « àmes » des défunts.

Lors de la grande fête d'Horus, dès le début, le cortège divin s'arrêtait à une « première station ». « Là, on disposait des offrandes pour les âmes ( ), à savoir une grande quantité de pains, de vin, de têtes de bœufs et d'oies, et de toutes bonnes choses; on mettait sur le feu des autels et on présentait quantité d'offrandes. Les hiérogrammates et les officiants lisaient les chapitres de « présenter les offrandes »..., et l'on chantait par quatre fois: « Voici venir celui qui crée par la voix (Horus)..., depuis qu'il a pris possession de sa dignité..., les âmes vivantes de cette demeure sont (solidement) établies sur leurs places car elles ont vu le maître des dieux; les préposés à la nécropole sont dans la joie. Et les prophètes de la procession doivent exprimer par de nombreuses paroles la joie qui pénètre les âmes vivantes (des morts). » — Ces gratifications générales des nécropoles n'excluaient pas les faveurs particulières : on verra au chapitre suivant comment les favorisés d'entre les morts pouvaient être associés à toutes les libéralités de Pharaon envers ses pères les dieux, aux mêmes dates et dans les mêmes têtes.

C'est ainsi que les rituels des cultes divin et funéraire définissent le principe des obligations filiales du roi envers les dieux ses pères et envers les morts que les rites osiriens tont entrer dans la famille royale et divine. Par les cérémonies sacrées le roi rendait la vie aux uns et aux autres ; aussi disaiton de lui qu'il était « donneur de vie » ( $\bigwedge \bigcap di \ ankh$ ) et la formule accompagne sur les tableaux des temples chacune

<sup>1.</sup> Denderah, I, pl. 62 h, I. 1, i, l. 2.

<sup>2.</sup> Brugsch, Drei Festkalender, p. 12-13 et pl. VII, l. 7-12.

des scène du culte : « Le roi fait telle chose pour qu'il fasse le don de vie » (  $\stackrel{\bigcirc}{\Longrightarrow}$   $\bigwedge$   $\stackrel{\bigcirc}{\uparrow}$  ).

Il me reste à exposer comment le roi s'acquittait matériellement envers les dieux et les morts pour achever de définir le rôle actif du Pharaon en tant que prêtre du culte filial.

|   | • |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   | ٠ |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

## CHAPITRE VI

## Fondations royales pour les dieux et les morts.

- I. Caractère perpétuel des fondations qui assurent le culte des dieux et des morts. II. Comment s'opérait la constitution d'un terrain, la construction des édifices, l'établissement d'un service d'offrandes, pour un temple. III. Dotation du personnel sacerdotal. IV. Les revenus de la classe sacerdotale sous Ramsès III. V. Participation effective des morts aux fondations faites aux dieux. Les « favorisés » et les « féaux ». VI. Les favorisés représentés au temple par des statues et des stèles. VII. Les favorisés reçoivent, à domicile, dans leurs tombeaux, les offrandes funéraires. Dates auxquelles le service sacré est célébré. Contrats avec les prètres de double. VIII. Conclusion. Force morale que vaut au Pharaon le service sacré des dieux et des morts; principe de faiblesse pour la monarchie dans l'accroissement des biens de la classe sacerdotale.
- I. L'étude des rituels des cultes divin et funéraire nous a permis de définir le caractère précis des obligations que le Pharaon contracte vis-à-vis des dieux en prenant la couronne : le roi doit célébrer et entretenir leur culte; de plus, chacun des morts honoré des rites osiriens, devenant dieu et roi, réclame aussi un service d'offrandes funéraires du Pharaon. Telle est la théorie : dans quelle mesure est-elle entrée dans la pratique et comment le roi peut-il tenir ses engagements vis-à-vis des dieux et des morts?

Le point de départ est celui-ci : en tant qu'héritier des dieux, muni des titres légaux de succession et d'un testament ( amit pou) en bonne forme, le roi est seul propriétaire du sol de l'Égypte. En fait, la plus grande partie de la vallée du Nil constitue ce qu'on appelle les « champs du Pha-

raon » 🔊 🐧 👼 ; mais les textes mentionnent cependant des domaines détachés des terres royales par autorisation expresse. Parmi les propriétaires de ces terres, les plus favorisés appartiennent à la classe sacerdotale et gèrent des « biens divins » To noutir hotpou attribués par le roi aux temples; d'autres, moins riches, mais plus nombreux encore, ont obtenu du Pharaon une parcelle de terre pour l'emplacement d'un tombeau ou des revenus qui alimentent le culte funéraire. Pour que le temple et le tombeau puissent subsister éternellement, pour que le service des offrandes aux dieux et aux morts fût assuré à jamais, suivant les prescriptions des rituels, il leur fallait une base territoriale permanente : aussi le roi a-t-il attribué aux dieux et aux morts, des domaines distraits de ses terres à titre de concessions perpétuelles. De là le nom donné aux temples : « horizons éternels » 🚾 🖁 ⊙ 🖁 où se pose à jamais le dieu solaire; les tombeaux sont aussi des « maisons d'éternité »

On verra plus loin que ces donations royales remontent aux époques les plus lointaines. Il semble bien que les domaines consacrés à l'entretien du culte des dieux et des morts aient été les premières terres détachées par le roi de son patrimoine; les « fiefs militaires », qui constituèrent par la suite une autre forme de donations perpétuelles, n'apparaissent qu'assez tard, vers la XVIII<sup>e</sup> dynastie ou peut-ètre dès la XII<sup>e</sup> dynastie, dans l'état actuel des textes <sup>1</sup>. D'où l'importance économique très grande de ces fondations royales, en dehors de l'intérêt qu'elles offrent pour caractériser les obligations religieuses du roi dans la société égyptienne.

## II. Lors de la fondation d'un temple, la donation du terrain

<sup>1.</sup> Sur ce sujet, qui ne saurait être développé ici, voir Révillout, Précis du droit égyptien, en cours de publication depuis 1899.

s'accompagnait de rites religieux et de formalités administratives. Les rites religieux consistaient, comme nous l'avons

vu, dans la délimitation du périmètre faite par le roi qui creusait le sol, hoyau en main (designare sulco) exécutait une « course » et « donnait le champ » \( \lambda \) \( \lambda \) \( \lambda \) (fig. 54). Les formalités administratives ne sont connues dans leur détail que par des textes d'époque récente, mais il y a tout lieu de croire qu'elles étaient d'un usage très ancien.

On a retrouvé sur les murailles du temple d'Edfou un extrait des archives donnant les titres de propriété du temple à l'époque de Ptolémée XI<sup>2</sup>. La fondation royale est désignée par le terme général and honk « donation », et les terres



Fig. 54. — Le roi donne le champ à son père (Ombos, I. p. 42).

attribuées formaient les « biens divins » | noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « noutir hotpou; la « somme totale de ces biens divins » ( noutir hotpou; la « noutir hotpou; la « noutir hotpou; la « noutir hotpou; la « noutir hotpou; la » ( noutir hotp

<sup>1.</sup> Voir p. 133 et 141, n. 3.

<sup>2.</sup> Texte publié, traduit, commenté par Brugsch, Thesaurus, p. 531-604, « Die Schenkungs-Urkunde von Edfu ».

Le « don du champ » par le roi au dieu est un tableau fréquent dans les temples (fig. 54).

1. Brugsch, Thesaurus, p. 592 sqq. Dans la stèle de Ptolémée I (publiée par Brugsch, Ä. Z.. 1871, p. 1 sqq.), le début de la donation au temple de Bouto est ainsi conçu : « Qu'il soit fait un décret par écrit dans le bureau des écrits par le scribe des comptes royaux, en ces termes : Moi Ptolémée je donne ces biens à Horus... depuis ce jour à jamais »

2. Sur denitou voir mon étude «Un procès de famille sous la XIXº dynastie »; Ä. Z., XXXIX, p. 45. Sur le senti, voir Brugsch, Thesaurus, p. 604, l. 48.

3. La délimitation du terrain concédé au dieu était assurée par des stèles, qui servaient de bornes, sur lesquelles l'acte de donation était transcrit. On possède trois des stèles par lesquelles Aménophis IV délimita le territoire de Khoutnaton, le sanctuaire du disque solaire. (Daressy, Tombeaux et stèles-limites de Hagi-Kandil dans le Recueil de travaux, t. XV, p. 36-62.)

4. On trouve pour toutes les époques des stèles de donation. On peut citer celle de Thoutmès III dans le temple de Phtah Thébain (Mas-

Une fois la donation enregistrée, les travaux de construction commencent. Le roi convoque « des maçons, des sculpteurs, des graveurs de lettres et toutes les corporations de gens de métiers pour fonder le sanctuaire de ses pères » <sup>2</sup>; un grand fonctionnaire, choisi spécialement par le roi, est mis à leur tête <sup>3</sup>. Aussitôt on envoie chercher des blocs de calcaire aux carrières de Tourah <sup>4</sup>, et du Ouady Hammamât <sup>5</sup>, des

pero, Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions, 1900, p. 113), la stèle d'Aménophis III, relatant des fondations dans les temples de Thèbes et de Soleb (Spiegelberg, Die Bauinschrift Amenophis III (Recueil de travaux, t. XX, p. 37 sqq.), la stèle de Nectanébo à Naukratis (Maspero, Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions, 1899; cf. Erman Á. Z., XXXVIII, p. 133); la stèle de Ptolémée I à Bouto (Brugsch, Á. Z., 1871, p. 1 sqq.); la stèle de Pithom (Á. Z., XXXII, p. 74 sqq.), les décrets de Canope et Rosette, et la stèle de Séhel. — Dans tous les temples on retrouve aussi des textes de donation. Voir le commentaire de Brugsch sur l'inscription de Sehel (Sieben Jahre der Hungersnoth, p. 74 sqq.), où l'auteur cile de nombreux textes de donations des Ptolémées VII, IX, X, d'Auguste et de Tibère, en faveur du temple de Philæ.

- 1. Texte publié par Daressy, dans le Recueil de travaux, t. XIX p. 15. De là les scènes de présentation de l'amit pou au dieu par le roi, qui se trouve dans les temples ptolémaiques.
- 2. Ce sont les expressions de la grande inscription d'Abydos (I, pl. VII, l. 70 sqq. Cf. le mémoire de Maspero, p. 47-48).
  - 3. Abydos, I pl. VII, 1. 53 (cf. Maspero, p. 33).
- 4. Voir les inscriptions des carrières de Tourah, Lepsius, Denkm., III, 3; cf. Brugsch, Das Aegyptische Troja, Ä. Z., 1867, p. 92.
- 5. Voir les inscriptions du Ouady Hammamât publiées dans L. D., II, 115 (VI° dyn.) et 149 (XI°-XII° dyn.) et par Golenischeff, traduites par Maspero Études de Mythol., IV p. 1 sqq.).

blocs de syénite à Éléphantine <sup>1</sup>. Les bois viennent de Syrie <sup>2</sup>, l'or des mines de l'Etbaye <sup>3</sup>, les oxydes de cuivre et les turquoises des gisements du Sinaï et du Sarbout el Khadim <sup>4</sup>. Ces fournitures exigent l'envoi de missions d'ouvriers spécialistes, escortés de miliciens <sup>3</sup>); les chefs, quì ont parfois plusieurs milliers d'hommes sous leurs ordres, n'ont pas oublié de graver sur les parois des carrières les causes de l'expédition, le récit du voyage, les incidents de route et l'énumération des travaux parfois considérables, routes à établir, canaux à creuser <sup>6</sup>, qu'il a fallu exécuter pour amejusqu'à la voie du Nil les blocs colossaux ou les pierres rares nécessaires à la construction des temples. Non seulement l'Égypte entière travaille aux préparatifs, mais les pays étrangers envoient, de gré ou de force, leur contribution en bois précieux, pierres rares, métaux bruts ou ouvragés <sup>7</sup>.

L'édifice achevé, il restait à le munir des revenus nécessaires au service du culte. La table d'offrandes du dieu exigeait la présence de troupeaux considérables, de vergers et de jardins potagers extrêmement fertiles : aussi les textes de fon-

- 1. Inscription d'Ouni (VIe dyn.), 1. 37-45. Voir Brugsch, Sieben Jahre Hungersnoth, p. 119.
- 2. Ainsi en témoignent les annales de Thoutmès III, et surtout le curieux papyrus publié par Golenischeff, Recueil de travaux, t. XXI, p. 74.
  - 3. Cf. Maspero Histoire, II, p. 374-375 et 408.
  - 4. Maspero, Histoire, I, p. 358 et 476.
- 5. Le détail nous est donné dans une inscription du Ouady Hammamât (L. D., II, 149 d, Maspero, loc. cit., p. 8-9; trois mille soldats convoient les ouvriers techniciens.
- 6. Inscription d'Ouni (VIe dyn.); cf. Maspero, Recueil de travaux, XIII, p. 203-204, travaux pour canaliser les rapides de la première cataracte et laisser la voie libre aux chalands chargés de matériaux de construction: Stêle de Kouban (XIXe dyn.), creusement de citernes le long de la route des mines d'or. Cf. Maspero, Histoire, II, p. 408.
- 7. Voir Annales de Thoutmes III, citées par Maspero, Histoire, II, p. 262, n° 1; 267, n° 2, etc. Le défilé des porteurs d'offrandes asiatiques ou éthiopiens apparaît souvent sur les monuments (cf. Maspero, II, p. 260, 263, 269, 283, 285).

dation énumèrent-ils en général le nombre d'animaux de race bovine, ovine, caprine etc ', les espèces d'arbres fruitiers qui doivent fournir les offrandes vivantes ou frugales, solides ou liquides; parfois on détermine avec précision le nombre de pains, de morceaux de viande, la quantité de fruits ou de liquides variés qui seront servis à telle date pour telle fête <sup>2</sup>. Ces chiffres sont souvent élevés; et si l'on considère d'une part le nombre des sanctuaires en Égypte, d'autre part la fréquence des jours de fête, on arrive à un total surprenant, pour le chiffre d'offrandes que réclamait en une seule année le service du culte <sup>3</sup>. On s'explique dès lors, que dans les expéditions en Asie ou chez les peuples riverains du Haut-

- 1. Voir la stèle de Ptolémée I (Ä. Z., 1871, p. 6, l. 14), et les énumérations de Ramsès III dans le Pap. Harris IV, 7-8 (cité par Peuillet, Recueil de travaux, XVIII, p. 174). Les exemples sont fréquents.
- 2. Par exemple, Stèle de Thoutmès III, publiée et traduite par Maspero (Comptes rendus Acad. des Inscriptions, 1900, p. 113 sqq.): « C'est ma Majesté qui fait faire tous les cahiers des charges du palais envers mon père Phtah... pour le 1er mois de Shàït, le 26e jour auquel ma Majesté lui institua une offrande de un taureau, une grande mesure de vin bien pleine, quatre lots de nombreuses victuailles, quatre boisseaux de grains, des céréales en quatre pains blancs coniques, deux couffes de légumes, vingt cruchons et dix cruches de bière, cinq oies pour la table d'offrandes du sacrifice, deux cents pains assortis pour la table d'offrandes du dieu, au temple d'Amon, quatre godets d'encens, du blé en vingt pains blancs de Pharaon, le tout en redevance annuelle... ». Il y avait un service particulier de « scribes de la table des dieux »

Recueil de travaux, t. XVIII, p. 123 sqq.

De curieux détails sur l'aménagement des volières, des caves, des offices de lampisterie, des ateliers de tisserands, des temples sont donnés sur une statue du Louvre (A. 90, Pierret, Recueil d'Inscriptions, I, p. 23) de l'époque d'Apriès. Voir aussi l'inscription de Montouemhâtt traduite par De Rougé (Mélanges d'archeologie, I, p. 17-19; où l'auteur, grand prêtre d'Amon sous le règne de Taharka (XXV° dyn.), énumère les travaux d'entretien des sanctuaires.

3. Voir les chiffres cités p. 195 qui se répartissent sur une durée de 31 ans (Erman, Aegypten, p. 408).

Nil, les Pharaons aient exécuté des razzias colossales au profit des temples de leurs pères les dieux. Ils organisaient aussi des expéditions commerciales autant que militaires pour se procurer certains produits rares et indispensables que l'Égypte ne produisait pas : le besoin journalier de l'encens détermina plusieurs Pharaons à envoyer des vaisseaux aux côtes du Pount, pour obtenir de gré ou de force des arbres à encens et à résines aromatiques, afin d'installer des pépinières dans l'enceinte des temples 1. Il n'est pas exagéré de dire que l'entretien de la table des dieux, la fourniture des vases sacrés, des vêtements et parures nécessaires au culte étaient une préoccupation de tous les jours pour le Pharaon ou pour l'administration royale.

III. Les temples exigeaient aussi un personnel de prètres et de desservants, dont l'influence sociale était proportionnelle à la richesse des biens qu'ils devaient administrer. Dans chaque sanctuaire la classe sacerdotale comprenait, au bas de la hiérarchie, des « divins pères » ( ), puis des « prophètes » divisés en trois « classes » ( ), puis des « prophètes » ( ) divisés en trois « classes » ( ), puis des « prophètes » ( ) divisés en trois « classes » ( ), puis des « prophètes » ( ) divisés en trois « classes » ( ), puis des « prophètes » ( ) divisés en trois « classes » ( ), puis des « prophètes » ( ), puis

<sup>1.</sup> Sur les expéditions au pays de Pount de la XVIII<sup>e</sup> et de la XIX<sup>e</sup> dynastie, voir Maspero, *Histoire*, II, p. 245 sqq., 350, 374 et, dans les *Contes populaires*, le conte du naufragé, qui remonte à la XII<sup>e</sup> dynastie.

<sup>2.</sup> Cf. Brugsch, Die Aegyptologie p. 275-278; il utilise l'inscription de Bakenkhomon, grand prêtre d'Amon sous Ramsès II, qui a laissé un intéressant cursus honorum étudié en détail par Devéria (Mémoires et Fragments, I, p. 275 sqq.). — Le décret de Canope, texte hiér., l. 2-3 énumère la hiérarchie sacerdotale dans cet ordre: « administrateurs des temples, prophètes, chefs des mystères, stolistes, scribes des livres sacrés, magiciens, divins pères ».

Psochemnis, etc. 1. Le grand prêtre était à la nomination du Pharaon, au moins aux époques de gouvernement royal bien établi2; on ne sait comment s'effectuaient les promotions aux grades inférieurs. Autour de ce corps sacerdotal bien organisé, on distingue dans les temples des « officiants » (kher-heb) lecteurs des rituels sacrés, des « chefs des mystères » 🍄 🏳 pour les différents rites du culte, des « scribes des livres sacrés » 🎧 🧻 🛣 etc. Tout personnage de la classe sacerdotale avait droit au titre générique de « pur, prêtre » 🎢 🎆 ; les officiants de service portaient ou de « gens de l'heure » (ﷺ 💆 🖒 🖟 🕍 🖟 )³. Enfin des prètresses se trouvaient dans chaque temple; leurs supérieures portaient elles aussi des noms caractéristiques : « la divine mère » la « divine adoratrice », la « chérie », la « grande ». qonbitiou', qui veillaient aux intérêts de la communauté.

Au dessous et en dehors de la classe des prêtres, il y avait quantité d'emplois mi-laïcs mi-religieux, servants, musiciens, chanteurs, sacrificateurs, bouchers, jardiniers, cuisiniers, esclaves, souvent étrangers, dont le détail nous est connu par plusieurs listes retrouvées sur papyrus. Des mili-

<sup>1.</sup> Brugsch, Die Aegyptologie, p. 278, 281. Cf. Rituel du culte divin, p. 8.

<sup>2.</sup> Ct. Maspero, Histoire, II, p. 560.

<sup>3.</sup> Brugsch, loc. cit., p. 282-283.

<sup>4.</sup> Griffith, Siut, pl. VII, l. 295; Brugsch, Die Aegyptologie, p. 278; Erman, Aegypten, p. 395.

<sup>5.</sup> La plus importante est le Papyrus Hood, étudié en détail par Maspero, Un manuel de Hiérarchie, et d'après lui par Brugsch, Die Aegypto-

)², qui pouvaient posséder la terre à titre de tenure, la vendre, l'échanger, la léguer entre eux, mais qui fournissaient des redevances stipulées par contrat³. D'où il suit que chaque temple possédait des bureaux d'administration et des archives où les registres du cadastre étaient tenus à jour par des « inspecteurs » ( e e roudou) ¹.

Prètres ou agents du culte, tous vivaient sur les revenus du temple, c'est-à-dire sur les libéralités de Pharaon. On ne sait trop comment était réglé le sort de la classe inférieure; mais chaque membre de la confrérie sacerdotale avait un revenu inscrit à son nom et constituant son traitement<sup>5</sup>, à toucher

logie, p. 212-221; Spiegelberg en a publié une plus courte et mutilée, où sont mentionnés les emplois inférieurs de l'office et de la cuisine des temples (Recueit de travaux, XIX, p. 92).

- 1. Erman, Acgypten, p. 411.
- 2. Voir à ce sujet mon étude « Un procès de famille sous la XIXe dynastie », 1. Z., XXXIX, p. 28.
- 3. Spiegelberg a publié une liste de ces redevances dans le Recueil de travoux, MX, p. 93-95.
- 4. Sur le role des rou-tou voir « Un procès de famille sous la XIXº dynastie r. A. Z., XXXIX, p. 34. Sur l'administration des temples en général, voir Erman, Acyypten, p. 395-396.
- 5 Voir l'inscription d'Antel V (XI° dynastie) publiée par Petrie, Koptos, pl. VIII. Le roi vient au temple de Min à Koptos pour rayer des archives du temple le nom d'un prêtre infidèle; on lui enlève « ses pains » et « son nom ne sera plus rappelé dans le temple » quand on fait l'appel pour la distribution des vivres qui constitue le traitement; les « écrits » concernant ce prêtre (nous dirions son diplôme de nomination) sont détruits dans les archives du temple. La révocation opérée, le roi Antel donne l'office vacant à un de ses fidèles, lui assure « ses pains et ses liturgies » et « établit la propriété de cet office dans les livres du temple pour lui, le tils de son fils, l'héritier de son héritier ».

Les inscriptions de fondation des temples mentionnent le plus souvent l'installation d'un personnel de prêtres, desservants, esclaves, qui vivent sur les revenus du temple. Voir par evemple: Stèle du temple de Ha-ka-k, Inscription d'Horemheb, à Turin (Brugsch, Thesaurus, p. 1078,

sur les biens du temple. C'était pour lui une propriété héréditaire et transmissible, sauf forfaiture; auquel cas, Pharaon rayait le nom du coupable des livres du temple et inscrivait celui d'un nouveau bénéficiaire à sa place.

IV. On conçoit à quelles dépenses accumulées les donations territoriales, les frais de construction des temples, les expéditions en pays étranger, l'entretien des prêtres de tout rang, devaient conduire Pharaon. Nous pouvons d'ailleurs avoir une idée précise des frais qu'entraînait le culte des dieux sous la XX dynastie, à une époque de pleine prospérité des temples; le papyrus Harris nous a conservé une liste des donations établies pour le compte des dieux au temps de Ramsès III, par ce roi et ses prédécesseurs '. Les temples possédaient le territoire de 469 villes, dont neuf en Syrie et en Éthiopie, avec 113.433 esclaves, 1.071.780 aroures de terrains, 514 vignobles et vergers, 88 barques et navires; les objets précieux, statues divines, vases sacrés, lingots, etc., équivalaient à 4.015 kilog. d'or, 2.993 kilog. d'argent, 13.059 kilog. de bronze, plus 7 kilog. de pierres précieuses. Le service des offrandes et des traitements avait en réserve 514.968 têtes de gros bétail, 680.744 oies, 494.800 poissons séchés; deux millions et demi de sacs de fruits; près de 6 millions de sacs de blé; près de 7 millions de pains; 256.460 cruches de vin; 466.303 cruches de bière; plus de deux millions de sacs ou de vases de miel, huiles, fards, encens. Ces richesses et ces

<sup>1. 22-25),</sup> Maspero, La grande inscription d'Abydos, p. 48-49; Pap. Harris, IV, 5, cité par Peuillet, Recueil de travaux, XVIII p. 173; Stèle de Ptolémee I (A. Z., 1871, p. 6, l. 13 sqq.); Stèle de Pithom (A. Z., XXXII, p. 85).

Les revenus d'un temple consistent parsois dans l'abandon au profit du dieu et de son clergé, d'une taxe publique, telle que la dime sur les importations venues de tel pays (Stèle de Nectanébo à Naukratis; Ermanet Wilcken, Die Naukratis Stele, A. Z., XXXVIII, p. 130-131 et 133-175).

<sup>1.</sup> Le grand papyrus Harris a été utilisé à ce point de vue par Erman, Aegypten, p. 405-410; Brugsch, Die Aegyptologie, p. 271-274; Maspero, Histoire, II, p. 558. Je cite les chiffres donnés par Erman.

revenus allèrent toujours en augmentant, par cet accroissement mécanique des biens de main morte : si bien que la tradition grecque<sup>1</sup> qui attribue la possession du tiers de l'Egypte à la classe sacerdotale ne semble pas exagérée.

Il nous apparaît clairement que l'entretien du culte des dieux absorbait la majeure partie des forces vives du pays. On peut juger de la prospérité d'un règne d'après l'importance des constructions religieuses entreprises par le Pharaon : toute la politique intérieure s'orientait vers cette tâche colossale d'entretenir et d'approvisionner les édifices sacrés. La politique extérieure même des Pharaons n'a pas d'autre fin apparente : si nous en crovons les documents officiels, les guerres asiatiques, entreprises par les Pharaons des XVIII<sup>e</sup> et XIX<sup>e</sup> dynasties, étaient des conquêtes d'Amon. Les récits de campagnes se trouvent sur les murs des temples 'et tout ce qui y est raconté se rapporte au but suprème poursuivi : montrer comment la puissance d'Amon s'est manifestée à l'étranger, et ce qui en est résulté de profitable, butin et prises de guerre, pour le culte d'Amon et des autres dieux d'Égypte. Quand donc les textes égyptiens nous parlent de l'activité infatigable de tous les Pharaons dans le culte sacré, quand ils énumèrent à satiété les constructions nouvelles, les restaurations, les fêtes célébrées, les dons d'offrandes, les gratifications aux prètres, il n'y faut point voir une répétition sans valeur de phrases stéréotypées : c'était bien pour Pharaon la préoccupation essentielle, le devoir sans cesse présent. « J'ai déposé pour toi les offrandes divines dans ton temple, — dit Ramsès III à l'Amon du temple de Médinet Habou - j'ai fèté tous les jours le maître des deux terres, avec des pains, de la bière, des taureaux, des gazelles des montagnes pour les sacrifices... J'ai multiplié les

<sup>1.</sup> Diodore, I, 21 et 73.

<sup>2.</sup> Par exemple les Annales de Thoutmes III ou le Poème de Pentaour sous Ramsès II. Voir à ce sujet Maspero, Histoire, II.

divines offrandes suivant les prescriptions du livre des offrandes des dieux, aussi nombreuses qu'elles doivent être, en vins, figues, encens, libations par devant toi. J'ai fondu pour toi des vases d'argent et d'or; je t'ai fait des libations avec l'eau du bassin. J'ai divisé les prophètes en classes et aussi les divins pères pour qu'ils sacrifient à ton double et que tu te reposes en eux. — Tous les jours de fête du temple et de la nécropole je les ai établis dans ton temple, à jamais. suivant les écrits. - Je donne ce temple et ses biens à mon père auguste, je suis le gardien (scrupuleux) des offrandes (comme il est prescrit) dans les écrits ; j'ai déposé les bandelettes dans ta main; j'ai fait pour toi un acte de donation (àmit pou) de tous mes biens, pour qu'ils soient à jamais établis à ton nom; je te consacre les deux terres en leurs moitiés divines, pour toi, comme tu me les as données depuis ma naissance 1. »

Ainsi la qualité de fils et de prêtre des dieux oblige le roi à ce rôle de bienfaiteur des temples. De même que ses pères lui ont donné la vie, il leur rend cette vie par les pratiques du culte  $(\bigwedge \frac{\nabla}{1})$ ; de même que ses pères lui ont donné par testament  $(àmit\ pou)$  leur héritage, il leur rend cet héritage par donation authentique  $(àmit\ pou)$ . Pharaon a tout reçu des dieux; mais son devoir filial consiste à tout leur rendre, et c'est aussi le plus important de ses devoirs de roi.

V. Vis-à-vis des morts divinisés, Pharaon a encore la mème obligation. Le principe en est posé dans les rituels funéraires par la formule « le roi donne l'offrande », et j'ai montré précédemment que le rituel des temples prévoit, les jours de fête, une participation des morts au culte offert aux dieux. Comment se réalisait, dans la pratique, cette intervention du roi dans le culte des morts?

Texte publié par Daressy dans le Recueil de travaux, XIX, p. 15,
 7 sqq.

La réponse nous est donnée par les formules des stèles funéraires. Elles nous attestent que le mort divinisé devait prendre réellement dans les temples, sa part des repas servis aux frais du roi sur les tables d'offrandes des dieux. Voici une formule de rédaction très courte, mais significative : « Le roi donne l'offrande à Osiris et aux dieux de la nécropole - pour qu'ils donnent tout ce qui apparaît sur leur table d'offrandes, toutes les offrandes véritables qui sont sur leurs autels à toute fête du ciel et de la terre... dans leur temple au double de N. » 1. Les détails les plus précis apparaissent dans des rédactions plus développées: on indique en quelles parties du temple le mort trouvera ses aliments, de quelle nature seront ceux-ci, comment on préviendra le défunt du moment favorable pour les prendre : « Puisse-tu voir, dit-on à un défunt, Amon dans sa belle fête de la nécropole, et le « suivre » dans ses temples ; que ton nom soit appelé devant la table d'offrandes où se fait le compte des approvisionnements; que ton âme soit entendue et qu'elle ne soit pas écartée du sanctuaire; puisses-tu manger les provisions qui apparaissent devant (le dieu); puisses-tu boire l'eau sur la rive, et avoir de l'encens sur le feu tous les jours. Toutes les offrandes qui sont comptées pour les provisions du dieu, puisses-tu t'en emplir et en disposer à ton gré par devant les offrandes du dieu<sup>2</sup>. » Dans cette autre formule les termes mêmes des rituels funéraires sont développés : « Quand tu viendras sur les deux bras (c'est-à-dire quand la statue sera portée sur les deux bras

<sup>2.</sup> V. Loret, La tombe de l'am-khent Amenhotep (Mission du Caire, t. I. p. 53, 1, 23-27).

du prêtre), que ton nom soit proclamé, que ton bras s'étende sur les offrandes et les provisions, que le repas funéraire apparaisse quand (ton nom) sera appelé. Qu'il prenne l'eau sur les deux bras du prêtre de double, qu'il s'empare de ses pains, qu'il s'empare de sa bière sur la table d'offrandes au gré de son double; qu'il mange les pains sur l'autel du Nib-er-zer (Osiris) sur la table d'offrandes des seigneurs de l'éternité; qu'il lui soit donné ses portions purifiées dans l'abondance (qui est celle) d'Osiris'. » Voici encore une variante des mêmes idées : « Puissé-je apparaître, dit le défunt, chargé de vases et de pains (provenant) des pains des seigneurs de l'éternité; puissé-je prendre mes provisions comme un « riche en viandes » sur l'autel du dieu grand <sup>2</sup>. »

<sup>1.</sup> L. D., III, 114, i. l. 10-14. Cf. Budge. Transactions S. B. A., t. VIII, p. 316.

<sup>2.</sup> Lourre, stèle C 55. Pierret, Inscriptions inédites, II, p. 90; Budge, loc. cit., p. 309. Cf. Loret, loc. cit., p. 54, l. 36.

<sup>3.</sup> J'ai consacré aux « attachés » un mémoire spécial, La condition des féaux en Égypte (Recueil de travaux, XIX, p. 112-148, où sont réunis la plupart des textes sur les favorisés du roi et des dieux.

tions, et tous ceux d'entre eux qui par leur naissance ou leurs services approchaient du roi, s'efforçaient d'obtenir de lui une participation effective aux revenus des temples destinés au culte des dieux et des morts<sup>1</sup>.

La répartition des offrandes réelles a pu d'ailleurs, dans une certaine mesure, être réservée aux dieux eux-mêmes, c'est-à-dire à la classe sacerdotale qui interprétait la volonté des dieux. Les formules anciennes du proscynème « souton di hotpou » stipulent parfois — ainsi que l'a démontré M. Maspero — l'intervention du dieu : « Le roi donne l'offrande, Osiris donne l'offrande, Anubis donne l'offrande » à tel ou tel; plus tard on a dit simplement: « Le roi donne l'offrande à tels ou tels dieux pour qu'ils la donnent » à tel ou tel homme. Aussi à côté des « favorisés » et des attachés » du roi, trouvons-nous des « favorisés » et des « attachés » vis-à-vis des dieux, bénéficiant des mêmes offrandes tangibles dans les temples<sup>2</sup>. En principe tous les défunts osiriens devaient être également favorisés de leurs frères les dieux; en fait, il fallait être connu et apprécié du roi ou des prêtres pour bénéficier de grâces spéciales et personnelles.

VI. Pour percevoir les « offrandes réelles » auxquels ils avaient droit, les favorisés et les attachés du roi et des dieux, employaient plusieurs procédés, dont le premier consistait à établir dans le temple une statue d'eux-mêmes ou une stèle à leur nom.

Les nombreuses statues de particuliers qui nous sont parvenues de toutes les époques portent en général la mention

<sup>1.</sup> Voir mon étude La condition des feaux en Egypte, loc. eit., p. 126.

<sup>2.</sup> Ce sont en général les prêtres du dieu, et ceux qui avaient affirmé, par des services rendus, leur dévotion à tel ou tel patron de sanctuaire (La condition des féaux, loc. cit., p. 136).

<sup>3.</sup> Cette formule a été élucidée par Maspero dans ses articles De quel-

Une série remarquable de ces monuments a été trouvée par Mariette à Karnak dans le chemin de ronde du temple de la XIIº dynastie ; d'où il faut conclure que les « favorisés » dont nous possédons les statues les avaient fait modeler pour les consacrer dans un temple par autorisation spéciale. Or les statues sont déposées au temple pour participer aux offrandes divines; on s'en rendra compte par l'examen des inscriptions qu'elles portent. En voici quelques exemples, de toutes les époques, d'après les statues du Louvre. La formule porte d'abord que « le roi donne à Amon Râ l'offrande consistant en toutes les choses « qu'on offre au dieu ici », c'est-à-dire dans le temple; mais l'offrande est réversible sur la statue du défunt et chacun des « prophètes, officiants, prêtres, prêtres de double qui voient cette statue » dans le temple, doivent assurer la participation du mort au service sacré<sup>2</sup>. Une variante plus explicite de cette formule dit expressément: « O tous prophètes, prètres, officiants, scribes, qui entrez dans ce temple et voyez cette statue, récitez ces formules »3, c'est-à-dire le proscynème qui assure au propriétaire du monument « tout ce qui sort sur les autels » 4 du dieu. Tantôt c'est le défunt qui souhaite « que sa statue soit bien établie dans le temple pour prendre les provisions chaque jour » 5, ou bien il atteste « qu'il a fait placer sa statue (dans le temple), que son nom y restera stable et qu'il ne sera point détruit dans le temple » 6. Les inscriptions de la statue faisaient titre, en effet, comme un acte enregistré sur les livres

ques documents relatifs aux statues des morts (Études de myth., I, p. 61) et Le Double et les statues prophétiques (ibid., p. 81).

<sup>1.</sup> Mariette, Karnak, pl. VIII et p. 42.

<sup>2.</sup> Pierret, *Inscriptions inédites*, II, p. 24, statue accroupie, donnée par M. Maunier.

<sup>3.</sup> Pierret, II, p. 36-37 (A, 117).

<sup>4.</sup> Pierret, I, p. 33 (A, 116).

<sup>5.</sup> Pierret I, p. 11 (A. 74) et II, p. 53 (A. 110).

<sup>6.</sup> Pierret, I, p. 24 (A. 90)

sacerdotaux. A chaque date prescrite les prêtres devaient « appeler le nom » du défunt osirien, pour qu'il reçoive sa part des offrandes, suivant les formules étudiées plus haut; la statue écoutait les chants sacrés², elle recevait des parures de fleurs et des libations³, on la ceignait de voiles et de vêtements et parfois, on la dressait sur un pavois pour suivre les dieux dans les processions . Tels étaient les avantages matériels de ceux qui obtenaient de la faveur du roi ou de la permission du dieu l'autorisation d'avoir dans les temples une statue votive .

Un résultat analogue était obtenu plus facilement, sans besoin d'autorisation royale, et à moins de frais, en dédiant dans un temple une stèle au lieu d'une statue. La stèle portait les mèmes formules que les statues; le défunt y était représenté aussi, en relief ou en creux sur le champ de la pierre; le plus souvent il reçoit, assis devant la table d'offrandes, les provisions qui lui viennent de la table du dieu. On entassait ces stèles dans les cours, dans les couloirs du temple, ou, comme à Abydos, « près de l'escalier du dieu grand\* ». Les prêtres de tout rang devaient à dates fixes faire le service sacré devant les stèles comme devant les statues².

- 1. Ajouter aux textes cités p. 198 ceux des statues A, 52 (Pierret, H, p. 38) et A, 51 (Pierret, H, p. 39).
  - 2. Pierret, II, p. 19 A, 51].
  - 3. Pierret, I, p. 27 (A, 92).
  - 4. Pierret, I, p. 4 (A, 66); cf. Lefébure. Retes Egyptiens, p. 25.
  - 5. Pierret, I, p. 4 (A, 66).
- 6. Sur les statues des temples voir aussi Lefébure, Rites Eyptiens, p. 6-7,
- 7. Les formules citées p. 198 proviennent de stèles. Elles sont analogues à celles des statues.
- 8. A Abydos, il y en avait plusieurs milliers. Tous les musées d'Europe possèdent des stèles provenant d'Abydos, et les dernières trouvées sont énumérées dans le tome III de l'Abydos de Mariette. Voir à ce sujet Maspero, Histoire, I, p. 302-303.
- 9. D'où la formule si fréquente : « 0 vous, officiants, prêtres, prophètes qui venez vers cette stèle » par ex. R. I. H., p. 10).

VII. Pour la participation du mort divinisé aux offrandes di vines, la présence d'un monument à son nom dans le temple n'était d'ailleurs pas indispensable. La faveur du roi ou du dieu savait atteindre au dehors du temple ceux qu'elle distinguait. De nombreux textes de toutes les époques nous apprennent que les favorisés du roi recevaient de lui tout ou partie de leurs tombeaux et que les rations funéraires leur étaient envoyées « à domicile » par les soins de l'administration des temples.

Pour les tombeaux, la faveur du roi se distribuait avec des nuances savantes. Suivant la générosité du souverain ou l'importance des services rendus, le favorisé recevait concession perpétuelle de l'emplacement du tombeau; ou bien une mission royale lui rapportait des mines et des carrières des matériaux de choix pour construire l'édifice; tantôt c'était le cercueil, les huiles de l'embaumement, les bandelettes de la momie qui constituaient le cadeau du roi; tantôt une statue « donnée par la faveur du roi » venait orner la chambre funéraire; plus rarement Pharaon prenait à ses frais tout ce qui concernait le choix du terrain, les plans, l'exécution, la décoration du monument, l'installation de la statue¹. Que la donation fût partielle ou complète, le bénéficiaire n'en arrivait pas moins au destin envié entre tous, « la condition de féal avec les faveurs du roi ».

En ce qui concerne le service des offrandes, les morts qui n'avaient au temple ni statues ni stèles, n'en étaient point frustrés. Le rituel funéraire prévoit pour tout mort osirien — nous l'avons vu plus haut <sup>2</sup> — « des offrandes venues de la salle *ouskhit* des temples ». Dès les textes des pyramides, on dit au défunt : « Le roi donne l'offrande, Anubis donne

<sup>1.</sup> J'ai cité pour chacun de ces cas les textes nécessaires dans mon étude sur la Condition des féaux, loc. cit., p. 128. La qualité de féal est si enviée qu'elle entre dans les souhaits des proscynèmes (ibid., p. 135; ajoutez R. I. H., p. 5).

<sup>2.</sup> Voir, p. 172-174.

l'offrande, ton millier de pains, ton millier de bière, ton millier de purifications sorti de la salle *ouskhit* > 4. Il ne saurait y avoir d'équivoque, et ce n'est point de la salle ouskhit du tombeau qu'il est question; des variantes désignent comme provisions du mort un gâteau de forme pyramidale du temple de Sokaris et une cuisse de bœuf de la demeure d'Anubis ( La La Serie La Seri 그는 ', on bien l'on dit an défunt : « Tes deux portions sont dans la salle *ouskhit*, tes provisions sont sur l'autel du dieu » 3 et « fu as de la viande sur l'autel d'Osiris, des provisions sur l'antel de Sit, ton pain est du pain divin qui est dans la salle ouskhit » . Dans les tombeaux de l'Ancien Empire au dessus des défilés de porteurs d'offrandes il n'est pas rare de voir mentionné l'apport des offrandes venues du temple pour servir de repas funéraire au défunt osirien?, Comme les offrandes des temples venaient du roi, c'est à Pharaon que le défunt devait sa nourriture d'outre-tombe, de même qu'il lui était souvent redevable de sa tombe elle-même".

Enfin si les offrandes divines venaient jusqu'au tombeau, les statues du tombeau pouvaient aussi aller pour quelques heures au temple participer aux largesses du roi. D'après les

<sup>1.</sup> Pot. le Pepe I, 1, 83.

<sup>2.</sup> Pro A. P. to II, 1, 971, ef. 1, 1327

J. Pp. le Mornoi, 1, 199.

<sup>4.</sup> Par de Micoux, l. 184-185, Des comm'es semblables se trouvent au tombeau de Psametik a Saqqarah, pub'ie par Daressy (Recueil de trocuir, t. XVII., p. 18. l. 18-50).

<sup>5.</sup> Par ex. Mar effe, Mostal is, p. 2000, a on amene ce qui sort a la voix pour le defunt Pusenou, et des offrandes variees qui defilent du temple de Phtah-ris-aniout pour la royale mête. No rholpou, chaque jour en abondance etern fle es.

<sup>6.</sup> Cette idde est a imise par Maspero, Leta! A cofficialies, p. 45-46, bien qu'il attacle un sens un peu different aux coffiandes qui sont dans Consilité (p. 5).

inscriptions de Siont de la XII dynastie les prêtres du temple viennent prendre « la statue qui est dans la tombe pour la suivre quand on la conduit vers le temple d'Anubis a toute tete du commencement des saisons qui est célébree dans ce temple 1). Le texte confirme par d'autres temoignages est du plus grand intérêt et confirme, ce que nous savions déjà par les textes des temples, qu'aux jours de grandes teles, dieux des sanctuaires et morts divinises des nécropoles, communiaient dans un repas commun dont le roi faisait les trais.

Les dates anxquelles le service sacré pour les dieux et les morts devait être celebre étaient communes aussi pursque le culte était commun. Les tormules des stèles et des statues les énumerent avec la plus grande precision ; ce sont les memes dates des étêtes du mois, du demismois, du commencement de l'année, des cinq jours épagomènes » que l'on prescrit pour le ciel et la terre, pour les vivants et pour les morts dans les calendriers des temples comme dans ceux des tombeaux. Pour assurer la régularité du service a ces jours determinés, les hommes prenaient souvent la précaution d'ajouter des tondations personnelles à celles qu'avait instituées le roi ; ils rédigeaient des contrats, scellés de leur sceau et de celui des prêtres, pour doter de terres, d'esclaves, et d'ofirandes solides et liquides—un ou plusieurs pretres d'un



2. A four Hasan, le prince Khnoumiotpou dit de même on l'un conduit mes statues au temple, je leur constituir leurs offrandes en pains, liquides, encens, viandes pures, je choisis un pretre de double, préctablis avec des champs et des seris, l'instituaides repas funciaires pour chaque léte de la nectopole of Maspern, La conformatique de Bene Hasin, Etneles de morthe, IV, p. 450.

temple, qui devenait leur « prêtre de double » \ hon-ka¹. Ce prètre s'engageait à servir régulièrement telles ou telles offrandes, en quantités déterminées, aux statues du donateur, et le fils du prètre héritait de la donation et de la charge; mais en cas d'irrégularité dans le service le prêtre de double et son héritier étaient déchus de leur privilège et remplacés. Au fond, l'initiative particulière dissimulait mal en pareil cas l'intervention occulte du roi : si tel ou tel homme avait les moyens de faire à son profit une fondation de ce genre, c'est qu'il tenait de Pharaon les ressources dont il spécialisait luimème l'emploi. Directement ou indirectement le service des offrandes était toujours alimenté par le trésor royal.

VIII. C'est ainsi que le Pharaon réalisait matériellement la formule qui résume le culte divin et funéraire « le roi donne l'offrande ». En Égypte le roi seul propriétaire du sol et seul fils des dieux était le seul être qui cût qualité pour « donner les offrandes divines aux dieux et les offrandes funéraires aux morts 2 ». Il en résulta pour la royauté une

1. Le mieux conservé de ces contrats est celui des princes de Siout (Griffith, Siut, pl. VI-VIII) traduit et commenté par Maspero (Études de mythol., I, p. 62-74) et Erman (A. Z., 1882, p. 159 sqq.); la note précédente indique que les princes de Beni Hasan avaient fait de même; des fragments de contrats anciens sont dans R. I. H., pl. I et dans Mariette, Mastabas, p. 318.

2. Cette formule intéressante par sa précision a été signalée par Breasted ( Ä. Z , XXXIX, p. 85) sur la stele V 1 de Leyde. Un chef de magasin qui vivait sous Amemhaït IV (XII dyn.) dit qu'il est « celui qui donne les offrandes divines aux dieux et les offrandes funéraires aux morts selon l'ordre de l'Horus maître du palais (le roil » ( )

texte résume tout le développement du présent chapitre.

Voici une autre conséquence de ce fait que le roi, seul propriétaire du sol, peut seul en disposer. Lorsqu'un simple mortel veut consacrer aux dieux une partie du sol que lui-même tient du roi, cette donation doit se faire par l'intermédiaire du roi. Sur les stèles de donation aux dieux

immense force morale et aussi, pour d'autres raisons, un principe de faiblesse matérielle.

La force morale leur vint de ce que toute la vie religieuse de l'Égype était concentrée entre leurs mains et dépendait de leurs largesses. Non seulement le culte des dieux était chose exclusivement royale, mais le culte des morts ressortissait, en définitive, à Pharaon. Chaque famille humaine lui devait la nourriture spirituelle et matérielle pour ses défunts. et les vivants, pendant toute leur existence, n'aspiraient qu'à mériter les faveurs du roi pour ne pas être exclus de la vie d'outre-tombe. La conséquence pratique fut que la recherche des faveurs royales pour l'autre vie commença à s'exercer dès la jeunesse, et que les repas d'outre-tombe furent peu à peu distribuées du vivant même des bénéficiaires; on en arriva à solliciter et obtenir des rations journalières de nourriture de la maison du roi, pendant la vie, comme anticipation de celles qui seraient assurées après la mort 1. Ainsi se constitua, par application des principes du culte funéraire, une classe d' « attachés », de « fidèles » groupés autour du roi par des obligations à rendre en échange des faveurs reques. Le rôle religieux du Pharaon contribua donc à développer en Égypte la « recommandation au roi » qui est une des formes de l'action centralisatrice de la royauté dans toutes les sociétés politiques. Pour les Égyptiens la formule de la recommandation se résumait ainsi : « L'ami du roi repose (dans la tombe) comme un féal, tandis qu'il n'y a pas de tombeau pour l'ennemi de sa Majesté » ( ) 🏂 🚃 🕽 🚨 🚞 📢

par un particulier, nombreuses à l'époque saite, on représente le roi « donnant le champ » ou faisant l'offrande en personne à la divinité. C'est le roi qui donne, et non le prétendu donateur, qui cependant se dépouille pour les dieux. (Cf. Stèle Posno publiée par Revillout, Rerue égyptologique, II, p. 33 et Brugsch, Thesaurus, p. 797, et Louvre, stèle n° 10889, inédite.)

<sup>1.</sup> Voir le développement de cette idée et les textes dans mon étude sur la Condition des féaux, loc. cit., p. 126 sqq.

égyptien appartenait à son roi, qui alimentait l'un et l'autre..

La constitution de « maisons éternelles » et de fondations alimentaires pour les favorisés du roi n'offrait point de danger pour la monarchie égyptienne; les favorisés restaient isolés les uns des autres, et les fondations s'éteignaient souvent par disparition graduelle des familles. Il en fut tout autrement des fondations faites pour les temples. Les faveurs étaient accordées à une corporation d'individus qui bénéficiaient d'un reflet de l'autorité religieuse du roi ; cette classe sacerdotale s'augmentait d'années en années, sans se morceler ni rien perdre de ce qui lui était donné; tout passait en Égypte, mais les fondations des temples et la corporation gérante de leurs richesses restaient seules. Le danger qui résulte de l'accumulation des biens de mainmorte entre les mains du clergé, à toutes les époques, dans tous les pays, se révéla aussi en Égypte. Il vint un temps au début de la XXIº dynastie où le haut clergé fut assez puissant pour ambitionner de n'être plus au service du souverain, mais d'être lui-même le souverain; alors se constituèrent les dynasties des prêtres-rois au détriment des Pharaons<sup>2</sup>. Ce fut la conséquence historique tardive, mais inévitable, de la mise en pratique de la formule du souton di hotpou et de la théorie de la filiation divine des rois : elles avaient fait la puissance du pouvoir royal, elles en causèrent aussi la ruine, s'imposant de tout leur poids aux destinées de la monarchie égyptienne.

<sup>1.</sup> Condition des féaux, p. 136 (Abydos, II, pl. 24-26).

<sup>2.</sup> Voir à ce sujet Maspero, Histoire, II, p. 560 sqq.

## TROISIÈME PARTIE

## LE ROI DIEU

## CHAPITRE VII

Le roi divinisé comme prêtre.

- I. L'intronisation est déjà un service sacré. Autres rites du culte royal. II. Les rites de la chambre d'adoration. A. Entrée au temple. B. Purifications. C. Couronnement. D. Embrassement par le dieu principal du temple. E. Le repas sacré. III. La statue du double royal dans la chambre d'adoration; analogies du culte royal et du culte funéraire. IV. Les rites de la chambre d'adoration précèdent toujours le service du culte divin.
- I. Si les obligations du roi envers les dieux étaient lourdes et multiples, la charge royale valait du moins au Pharaon les honneurs divins. En quoi consiste cette divinité, c'est ce qu'il nous reste à chercher pour achever de définir le caractère religieux de la royauté pharaonique.

La divinité du Pharaon est une conséquence nécessaire des idées et des faits résumés dans les deux premières parties de ce travail. Le « grand nom » et les titres du roi, déjà portés par les dieux au temps où ils régnaient sur l'Égypte, identifient Pharaon à Râ ou à Horus. Les traditions sur la nativité

A. MORET.

14

royale établissent que chaque Pharaon est le propre fils de Râ. Le couronnement du Pharaon par les dieux fait de lui définitivement un être sacré, muni du fluide de vie, porteur des couronnes et des insignes des dieux. On se rappelle les paroles que le père d'Hâtshopsitou adresse à sa fille lors de l'intronisation : « Divine est la fille du dieu, car les dieux combattent pour elle et lancent leur fluide derrière elle chaque jour, suivant l'ordre de son père (Amon-Rà) le maître des dieux " ». Dès ce moment on commençait par toute l'Égypte à « prier les dieux du roi du Sud et du Nord » ( 🗢 🏈 🥻 et à « chanter les hymnes sur la personne

Comment l'intronisation faisait du roi un dieu, les détails donnés dans la deuxième partie de ce travail sur le culte divin nous permettent maintenant de le comprendre. On se rappelle que les rites du couronnement royal comportent essentiellement: 4° une purification par les dieux Horus et Sit: 2º un embrassement du candidat royal par le dieu principal qui lui donne le fluide de vie; 3º la remise des couronnes, sceptres, et autres insignes royaux. Or les rites osiriens du service sacré célébré par le roi au profit des dieux sont absolument identiques: purifications, embrassement vivificateur, don des couronnes, voilà ce que le roi ou le fils exécutent pour le dieu ou le mort osirien chaque jour dans le temple ou le tombeau. Si ce rituel était suffisant pour rendre a Osiris, aux dieux et aux morts, la vie divine, il devait avoir la même efficacité pour diviniser le roi. L'intronisation est donc déjà un service sacré où les dieux officient et ou le roi reçoit le culte, c'est-à-dire la divinité.

<sup>1.</sup> Ed. Naville, Deir el Bahari, III, pl. LXI, 1. 18. Cf. supra, p. 82.

<sup>2.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LXII, 1. 21.

<sup>3.</sup> Rescrit d'avenement de Thoutmès I (Erman, A. Z., XXIX, p. 117.

Mais le roi était encore adoré en d'autres circonstances qu'il nous reste à définir. Les scènes du culte royal sont localisées, principalement dans deux parties des temples : la « chambre



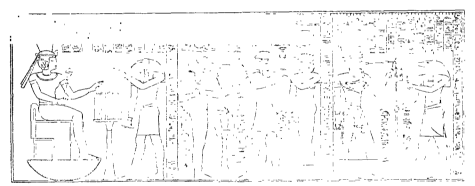


Fig. 55. — La Chambre d'adoration de Séti 1 a Abydos J, pl. 22-23).

1° registre (g. a dr.) : 1° Horus purific le roi. 2° Thot donne au roi les 2 couronnes-uræus.

3° Anmontet purific les offrances du roi.

2º registre (dr. à g.): Anubis remet au roi les sceptres. 2º Anmoutef encense le roi, Isis agite le sistre. 3º Thot prononce le souton di holpou pour le repas du roi.

d'adoration » ( pa douait), et la « grande salle des fêtes sed ou seshed » ( Le premier de ces locaux, de dimensions exigues, est réservé à des cérémonies quotidiennes et abrégées; dans le second, qui est une des grandes salles du temple, on ne célèbre le culte royal qu'à l'occasion de fêtes très solennelles et intermittentes. Au de-

meurant, les rites du pa douaît et de la salle des fètes sed sont identiques quant au fond et ne diffèrent que par le développement extérieur du cérémonial : ajoutons dès maintenant qu'ils ont été célébrés depuis l'époque la plus archaïque jusqu'à la fin de la civilisation égyptienne.

II. Les rites de la « salle d'adoration » sont représentés dans la partie des temples qui précède le sanctuaire, c'està-dire sur les murs des cours, ou des salles hypostyles. En principe le pa douaît devait être un local fermé . Nous connaissons en effet au moins deux exemples d'une salle indépendante réservée à l' « adoration » du roi : l'une est à Abydos (fig. 55), dans le temple de Séti I¹, l'autre à Edfou²

1. Salle N du plan de Mariette (Abydos, I, pl. 22-23); elle est placée derrière les sept sanctuaires parallèles et débouche sur une hypostyle. Mariette croyait cette salle dédiée à Osiris parce que dans le tableau central (non reproduit), le roi est conduit par devant Osiris, dieu principal du temple, mais il ajoutait : « On remarquera qu'Osiris, bien que le dieu éponyme de la salle, n'y est pas figuré une seule fois. C'est le roi envisagé comme une divinité qui tient sa place et devient Osiris luimème » (texte p. 20, § 58). En réalité la salle N est un ; une des inscriptions de la pl. 23 (fig. 55) donne la formule caractéristique « Le roi Seti s'est levé sur le siège d'Horus chef de la tebut et chef de la double chambre d'adoration »; le nom de la porte est « porte du temple de millions d'années de Menmàrt (Seti I) »; il s'agit donc bien du local où le roi reçoit le culte. Dans les inscriptions gravées sur les feuillures, Osiris souhaite la bienvenue au roi et lui dit : « Je donne que ta majesté soit comme un (être) divinisé dans la ville d'Abydos »

2. C'est la petite chapelle adossee au mur d'entrecolonnement qui sépare la cour du pronaos; elle est à gauche en entrant dans le pronoaos et ouvre sur celui-ci; de l'autre côté, symétriquement, était la bibliothèque. Les tableaux des quatre parois de la chambre n'ont pas encore été publies; les inscriptions, avec quelques indications sur les personnages, se trouvent en partie dans Dümichen, Tempelsinschriften, I, pl. LXXXIII-LXXXIV. Un des textes donne le nom

dans la partie construite par Ptolémée X. Mais le plus souvent les tableaux du pa douaït concourent à la décoration générale du temple, sans se localiser dans une salle close<sup>1</sup>. Pour l'exposé qui va suivre, je prendrai naturellement comme base les tableaux d'Edfou et d'Abydos, en complétant les renseignements qu'ils nous donnent par les scènes analogues trouvées çà et là dans les autres temples.

Le culte adressé au roi dans le pa douaït est conçu suivant les rites osiriens : c'est dire qu'il sera identique à celui que les dieux et les morts reçoivent et dont nous connaissons déjà le détail. Le roi est identifié à Osiris; il est adoré par les membre de la famille osirienne, Horus (ou Anmoutef) Thot, Anubis, Isis. Nous devons retrouver, appliqués au roi, les purifications, l'embrassement, l'intronisation et le repas sacré, tels qu'on les célèbre pour les dieux et les morts osiriens. Tous ces rites seront exécutés deux fois, pour le Sud et pour le Nord, ainsi qu'il est d'usage dans les cultes divins et funéraires : aussi le véritable nom de la salle où le roi devient un dieu est-il la forme redoublée paouï douaït a la double chambre d'adoration ». A Dendérah, par exemple, nous possédons une double suite des cérémonies dont le détail

(pl.LXXXIV,1.12). Voir à ce sujet Brugsch, Ä. Z., 1871, p. 45 et 137, Bau und Maasse des Tempels von Edfu. Mariette (Dendérah, texte, p. 125-126) donne aussi quelques lignes des inscriptions.

<sup>1.</sup> Dans le temple d'Abousir (V° dyn.), la cour contenait des vasques d'albâtre pour les purifications du roi (Schäfer, A. Z., XXXVII, p. 7); à Koptos (Petrie, pl. IX, XII° dyn.), à Deir el Bahari (XVIII° dyn.) des textes mentionnent le pa douait (III, pl. LXXXV); à Louxor (XVIII° dyn.) une partie des scènes est dans la chambre B du plan de Gayet (pl. 38, 41, 49); à Karnak, je citerai deux représentations des scènes du pa douait, l'une pour le compte de Séti I (L. D., III, 124 d, cf. notre pl. II) l'autre pour Philippe Arrhidée (L. D., IV, cf. Rituel du culte divin, pl. I) toutes deux gravées sur les murs des hypostyles; a Dendérah les scènes du pa douait sont dans la cour d'entrée (Mariette, salle A, I, pl. 9 à 13); cf. nos fig. 56, 57, 59, 60; à Philæ (L. D., IV, 71) sur les murs extérieurs.

## 214 DU CARACTÈRE RELIGIEUX DE LA ROYAUTÉ PHARAONIQUE

suit<sup>1</sup>. Pour la commodité de l'exposition, je ne distinguerai pas entre les deux séries de représentations.

A. Les tableaux des chambres d'adoration nous montrent au début l'entrée du roi au temple <sup>2</sup>. Il s'est « levé dans son

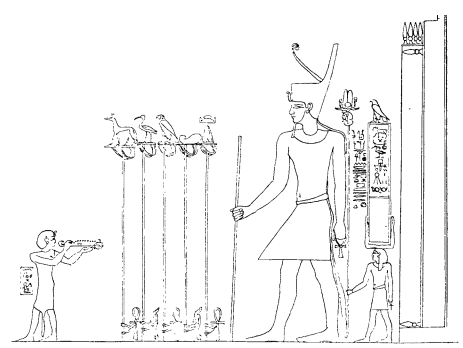


Fig. 56. — Le roi, précédé de l'Anmoutef et des enseignes divines, suivi de son double, sort de son palais et marche vers le pa douait (Dendérah, I, pl. IX).

palais pour entrer au sanctuaire du dieu<sup>3</sup> » et nous le voyons marcher, canne en main, nu pieds, couronne rouge ou blanche au front, les reins ceints du pagne et de la queue de

<sup>1.</sup> Mariette, *Texte*, p. 124. Les planches I, 9-12 nous donnent les tableaux du Nord, et la planche 13 le début des tableaux du Sud, qui étaient développés dans trois autres tableaux aujourd'hui très mutilés et non publié par Mariette.

<sup>2.</sup> Voir la fig. 56 qui reproduit le tableau de *Denderah*, I, pl. IX. Pour d'autres exemples voir chap. VIII.

<sup>3.</sup> Dendérah, I. pl. IX, légende.

chacal. Devant lui, les dieux des enseignes divines au nombre de quatre, cinq, ou huit ¹, lui « font le chemin »; derrière lui le « double vivant du roi, résidant dans son naos et dans

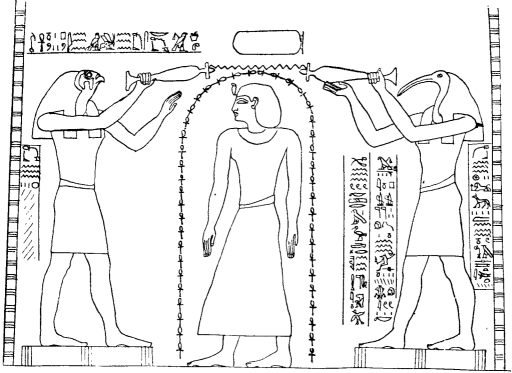


Fig. 37. — Horus et Thot'purifient le roi avec l'eau divine (Dendérah, I, pl. X).

la double chambre d'adoration » suit comme une ombre ; il tient en main une hampe surmontée d'une tête humaine et porte sur la tête le plan srekh dans l'hiéroglyphe du double

<sup>1.</sup> Le chiffre habituel est quatre ou huit; à Dendérah, il y en a cinq. Le tableau des enseignes divines existe depuis les temps archaiques sur les plus anciens monuments connus (palette de Narmer, Quibell, Hierakonpolis, I, pl. XXIX; Petrie, Royal tombs of the 1st Dynasty, I, pl. XIV, 9 jusqu'à la fin de la période romaine.

<sup>2.</sup> D'après Lefébure (Rites égyptiens, p. 5) la tête humaine sur la hampe rappelle les victimes humaines sacrifiées au culte du double royal.

Précédant tout le cortège le prêtre spécial du Pharaon, l'Anmoutef<sup>1</sup>, vêtu de la peau de panthère, se retourne en marchant pour diriger sur le roi les fumées de l'encensoir allumé.

B. Au second tableau, le roi debout ou assis sur un trône entre les dieux Horus et Sit² (ce dernier remplacé le plus souvent par Thot) reçoit les purifications. Horus et Sit lèvent au-dessus de la tête du Pharaon leurs vases 

et un double jet d'eau, ruisselle devant et derrière le personnage royal. Cependant les deux dieux s'écrient : « Pur, pur est le roi du Sud et du Nord N³ » et récitent plus ou moins longuement les formules usitées en pareil cas aux rituels divin et funéraire : « Ta purification est la purification d'Horus, de Sit, de Thot, de Sopou⁴ ». C'est dire que le roi est aussi pur, dans les quatre

- « le domestique, Horus Anmoutef ». C'est donc un dieu « fils », Horus, et un dieu « qui s'est créé lui-mème » (« pilier, c'est-à-dire taureau ou mari de sa mère ») qui rend le culte au roi considéré comme son père. L'Anmoutef est attaché au culte du Pharaon en toutes circonstances, intronisation (cf. fig. 13 et ch. III, p. 88), fètes du pa douait, fète sed, etc. A Philæ et ailleurs, il porte le titre « prêtre de la double chambre d'adoration » ( L. D., IV, 71, a); ou bien on l'appelle « celui qui est maître du temple » (Abydos, I, pl. XXXII, 26 a); c'est lui qui offre l'encens, le repas du roi et qui exécute l'àp ro et tous les rites divino-funéraires sur la statue du roi (Abydos, I, pl. XXIV et XXVI). L'Anmoutef est toujours revêtu de la peau de panthère; son rôle a été étudié à ce point de vue par Crum, P. S. B. A., XVI.
- 2. Debout à Abydos et à Dendérah (I, pl. X, voir fig. 57); assis à Edfou (Dümichen, pl. LXXXIV). La position assise est de beaucoup la moins fréquente. Sit est suppléé par Thot dans la plupart des cas, sans doute à cause de l'aversion pour la divinité typhonienne; mais, comme lors de l'intronisation, le rôle appartient vraiment à Sit. (Voir les tableaux de Séti I<sup>er</sup> à Karnak, notre pl. II.)
  - 3. D'après Edfou (Dümichen, pl. LXXXIV).
- 4. Ou bien « tes purifications sont celles d'Horus, et réciproquement », etc. Voir à ce sujet Rituel du culte divin, p. 17 et 201.

parties du monde, que les dieux préposés à ces quatre parties. Celui qui reçoit ces purifications fait partie désormais de la race divine <sup>1</sup>.

Les ablutions ont aussi une autre action essentielle. Pour

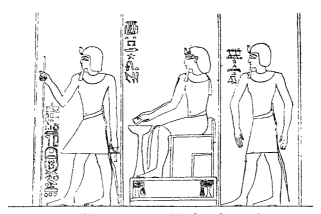


Fig. 38. — Le roi prend le pagne, se purifie dans le pa douaït et part pour se rendre au temple (époque grecque, L. D., IV, 2).

être admis à la vie divine, le roi est censé passer par les mêmes épreuves que les dieux et les morts osiriens. Ceux-ci, à l'exemple d'Osiris, ont connu la divinité par la mort : aussi le Pharaon, dès qu'il entre au pa douaït, pénètre-t-il dans l'autre monde (Douaït), celui de la mort et de la divinité?. On a poussé jusqu'au bout l'assimilation du roi à Osiris : non seulement Pharaon est réputé mort, mais il a été mis en morceaux par la rage criminelle de Sit, et il faut tout d'abord que son corps soit reconstitué et doué d'àme avant de subir

1. A Edfou (Dumichen, pl. LXXXIV, l. 5-7) on adresse encore ces paroles au Pharaon: « Ta bouche est aussi pure que) celle d'un veau de lait entre les cuisses de sa mère Isis, le jour où sa mère l'enfante ». La formule a sa première expression dans les textes des Pyramides (Ounas, l. 20) où elle s'applique au mort osirien; on la trouve aussi, adressée aux dieux; cf. Rituel du culte divin, ch. LXII, p. 207. A Abydos, il reste encore un fragment de la formule (I, pl. 33, notre fig. 63). Le veau est une des formes d'Horus-Soleil, né de la vache Isis (Ed. Naville, Todtenbuch, pl. CXX, l. 10-11).

2. Cf. Rituel du culte divin, conclusion.

les autres rites divins. « On te lance l'eau avec l'Œil d'Horus rouge<sup>4</sup>, dit-on au roi; on te présente la tète, on te présente tes os par devant Seb. Seb te fait offrande, il te donne ta tête, et Thot la lave de ce qui ne doit plus t'appartenir<sup>2</sup>. » Après les ablutions le Pharaon est purifié de ses souillures et remis en possession d'un corps réanimé<sup>3</sup>. A vrai dire, l'eau qui produit ces miracles est elle-même divine: les signes de « vie, stabilité, force »  $\frac{1}{2}$  y ruissellent, et on l'a puisée, avec des vases d'or, dans le bassin sacré du temple<sup>4</sup>.

- C. Après la purification, le couronnement. On introduit le roi dans un naos; les deux dieux Horus et Sit (Thot)<sup>5</sup>, ou les deux déesses du Sud et du Nord, Nekhabit et Ouazit « lui éta-
- 1. C'est-à-dire: « on te lance l'eau des vases dosheritou » (rouges); ablution ordinaire des dieux et des morts (Rituel du culte dirin, p. 472); les 4 vases dosheritou (et les 4 vases nemsitou) figurent au texte de Dümichen, pl. LXXXIV, l. 12, et dans la figure de la pl. LXXXIII.
- 2. Dumichen, pl. LXXXIV, l.11. Sur ces formules, communes au culte des dieux et des morts, voir Rituel du culte divin, p. 73 et p. 36, 57. A Abydos, l'Anmoutef adresse cette phrase au roi, au moment du repas (I, pl. XXXIII).
- 3. Au tableau de Séti I<sup>el</sup> à Karnak (cf. note pl. II) Thot dit au roi : « Je t'ai purifié avec la vie et la force pour que tu rajeunisses comme ton père Rà ».
- 4. Expression du texte d'Edfou (pl. LXXXIV, l. 12) « les 8 vases d'or travaillés (?) dans Sennou ». A Dendérah, l'eau divine qui purifie le roi est prise « au bassin de Toum (III, pl. LXXVIII f. Les tableaux des temples nous montrent parfois le roi remplissant d'eau les bassins pour s'y laver (Gayet, Lousor, pl. VIII), ou se lavant les mains dans le Pa douait (Karnak, L. D., IV, 2, c'est notre figure 58). Au temple élevé par le roi Ousiniri (V° dyn.) à Abousir, il y avant dans la cour neuf ou dix vasques d'albâtre qui servaient aux purifications du roi (H. Schafer, Bericht uber die Ausgrabungen bei Abusir, A. Z., XXXVII, p. 7, fig. 3. Cf. Rituel du culte divin, p. 8, 23, 79). Pour d'autres exemples de purification du roi dans les temples, voir Lepsius. Denkm., III, 65 d, Aménophis II; III, 238, Ramsès IX; IV, 71, Auguste à Philæ; IV, 85 a, Trajan à Philæ.
- 5. A Karnak (L. D., IV, 2) Philippe Arrhidée est couronné par Hor et Thot; à Dendérah, Ptolémée X, à Edfou Ptolémée X sont couronnés par Nekhabit et Ouazit (fig. 59).

blissent la couronne blanche  $\emptyset$  et la couronne rouge  $\mathbb{V}$  sur la tête. » Désormais Pharaon possède les pouvoirs royaux qui sont ceux des dieux et des morts osiriens<sup>1</sup>, et les inscrip-

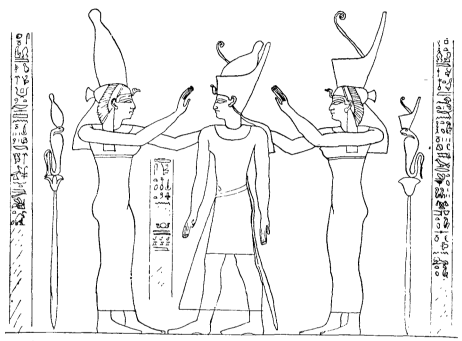


Fig. 59. — Quazit et Nekhabit couronnent le roi et l'embrassent (Dendérah, I, pl. IX).

tions attestent qu' « il s'est levé sur le trône d'Horus à la tête des doubles vivants<sup>2</sup>. » En outre la couronne, en embrassant la

A Abydos, Thot remet au roi les sceptres  $\bigcap$   $\bigcap$  et les sceptresuræus des déesses Nekhabit et Ouazit qui symbolisent la double couronne (fig. 55).

- 1. Voir ce qui a été dit ch. V, p. 162 et 167.
- 2. Je traduis la formule d'Edfou (Dümichen, pl. LXXXIII).

A Abydos, on spécifie que le trône d'Horus est celui d' « Horus résidant dans son naos et dans la double chambre d'adoration, d'où il guide tous les vivants, comme le soleil, à jamais » (fig. 55).

tête du roi<sup>1</sup>, lui donnait le fluide de vie ( A sa ânkhou) et lui rendait son àme que Sit avait enlevée au corps du Pharaon lors de sa mort osirienne<sup>2</sup>. A Edfou, on spécific que

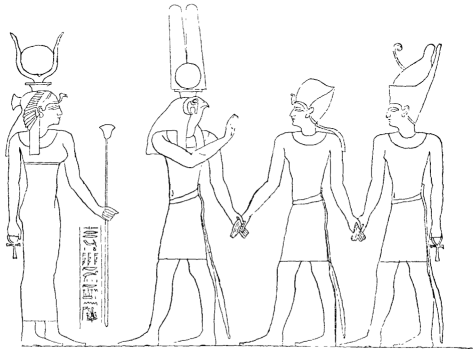


Fig. 60. - Le Pharaon conduit en « royale montée » vers Hathor (Dendérah, 1, pl. XII).

« la grande magicienne », c'est-à-dire la couronne, s'est posée aux deux côtés du roi, et lui a amené les dieux de

1. C'est l'expression employée à Dendérah, l, pl. XI 0 c et

2. Sur cette action de la couronne, qui s'exerce de même façon pour les dieux et les morts, voir Rituel du culte divin, p. 94, 100, 126, n. 1. A Abydos (I, pl. XXIII et XXIV) Thot donne la vie T au roi, en même temps qu'il le couronne (fig. 55).

l'« éternité » (808) et de la durée (2) pour les établir à sa droite et sa gauche¹.

D. Le roi couronné devait subir une dernière consécration : celle que lui donnait l'embrassement du dieu maître du temple où se trouvait la « chambre d'adoration ». Pour arriver auprès du dieu, le roi exécutait la « royale montée vers le sanctuaire » dont il a déjà été question au moment du couronnement; les dieux, qui l'avaient coiffé du pschent, le conduisent par la main pour l'introduire auprès d'Amon, d'Horus, d'Osiris, ou d'Hathor. Cette procession ne nécessite pas qu'on sorte du pa douait : à Abydos2, à Karnak, à Dendérah3, à la suite des rites précédents le roi est amené devant une statue de la divinité principale qu'on y apportait ou qui y résidait; il arrive, toutefois, — et c'est le cas à Edfou 4 — que ce cortège soit représenté dans une autre salle, celle où l'on célébrait avec plus de solennité les rites analogues de la fète sed. Dans l'un et l'autre cas, le dieu « établissait la double couronne sur la tête du roi » et, le prenant dans ses bras, lui lançait le fluide de vie 5. En même temps, Thot, Safkhit ou le dieu principal lui-mème, proclamaient et « établissaient » le nom officiel du roi, inscrivaient à son compte un nombre d'années de vie innombrables ou lui tendaient d'avance l'insigne des fètes sed que le Pharaon célébrera par la suite 6. Parfois,

<sup>1.</sup> Dümichen, pl. LXXXIII.

<sup>2.</sup> La scène manque aux planches données par Mariette, mais elle est signalée dans le texte, p. 20, § 58: « 2º tableau (fond de la salle); le roi casqué, la corne sur l'oreille, est introduit par Harsiésis devant Osiris et Isis ».

<sup>3.</sup> Voir pl. II et fig. 60 pour Karnak et Dendérah, et Rituel, pl. I, pour l'autre tableau de Karnak. — A Philæ (L. D., IV, 71 a) Auguste, couronné par Nekhabit et Ouazit, est amené de suite par devant Isis.

<sup>4.</sup> La royale montée de Ptolémée IX est figurée à Edfou sur le mur d'enceinte intérieur (L. D., IV, 45 b).

<sup>5.</sup> Voir Karnak et Dendérah, pl. II et fig. 60.

<sup>6.</sup> A Karnak (Rituel, pl. I) Thot adresse la parole au roi Philippe Arrhidée;

l'épouse du dieu principal prend le Pharaon dans ses bras et lui donne le sein<sup>1</sup>, pour qu'il tette, avec son lait, la vie divine.



Fig. 61. — Le roi embrassé et couronné par le dieu, dans le pa douait (L. D., III, 34).



Fig. 62. — Le roi allaité par Hathor dans le pa douait (L. D., III, 35 b).

E. Comme aux jours des fêtes de la nativité et du couronnement, le roi a été couronné, embrassé, allaité par les dieux. Il lui reste à recevoir le repas, complètement obligé de tout service sacré. A Edfou une des parois du pa douaït donne une brève énumération des parfums solides et liquides nécessai-

pour Séti I, il écrit le nom royal et suppute les années (pl. II); pour Ptolémée IX (Edfou, L. D., IV,  $45\,b_1$  il tient à deux mains et lit le rescrit qui constate le « couronnement du roi sur le trône d'Horus à la tête des doubles vivants ». A Dendérah, Hathor elle-même (fig. 60) écrit l'acte officiel d'intronisation (genitou) pour Ptolémée X: à Edfou (L. D., IV,  $45\,c$ ) Safkhit rédige cet acte pour Ptolémée.

1. A Karnak (Rituel, pl. I). Pour d'autres exemples de l'allaitement voir ch. II, p. 63. Le plus souvent la scène manque au pa doneut; mais les vases de lait qu'on présente au roi pour le repas contiennent le « lait magique sorti des mamelles d'Isis » (Abydos, I, pl. 33, l. 15 et fig. 63). Voir à ce sujet, Rituel du culte divin, p. 24, n. 2.

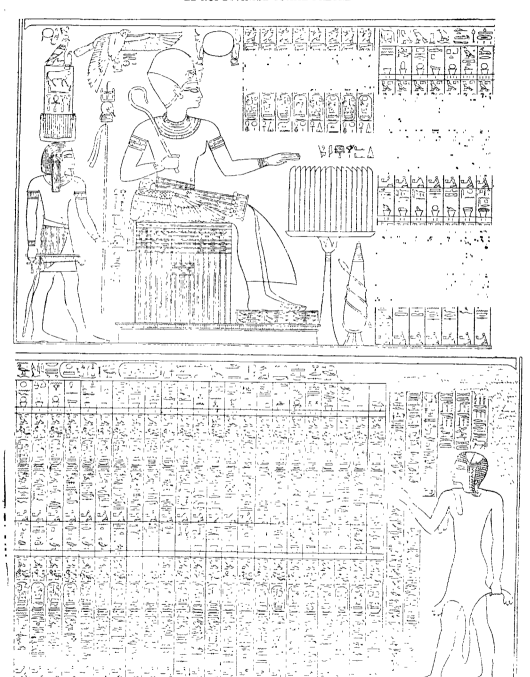


Fig. 63. - Le menu du repas servi au roi et à son double (Abydos, I, pl. 33).

res pour les fumigations et les purifications préliminaires au repas, ainsi que des vases de lait et de bière qui sont servis sur la table du roi<sup>1</sup>. A Abydos<sup>2</sup>, on voit le roi assis devant l'autel, tandis que Thot le convie à prendre les pains et les mets annoncés par la formule du souton di hotpou<sup>3</sup>. En général, la scène du repas manque; là où elle existe, elle est très abrégée; dans les rites du pa douaît le roi se contentait d'un repas très sommaire.

Parfois les dieux du temple sont associés à la distribution des offrandes; souvent le roi suivi de « son double qui réside dans le pa douaït » sacrifie un groupe de prisonniers de guerre par devant le dieu maître du temple. Mais ce sont là des scènes exceptionnelles qui ne se réalisaient qu'aux jours de grande fête. Le plus souvent les rites du pa douaït prennent fin après le repas du roi ou même après la « royale montée ». En somme les purifications, le couronnement et l'embrassement par le dieu suffisaient à faire du roi un être divin.

III. Quand le roi sortait du pa douaït, il y laissait un témoin de sa divinité. Les tableaux gravés dans la « chambre d'adoration » nous montrent généralement en mème temps que le Pharaon lui-mème, l'image de son « double ». C'est un personnage ayant exactement les traits du Pharaon, mais

<sup>1.</sup> Dümichen, pl. LXXXIII; au-dessus des offrandes on lit « faire passer (ces) offrandes au roi dans le pa douvit ».

<sup>2.</sup> Abydos, I, pl. XXII et XXIII (cf. fig. 55).

<sup>3.</sup> Quand on figure le repas au complet, la scène se passe dans une autre salle du temple; à Abydos, Séti I est figuré assis à la table sacrée, son double derrière lui, dans un des tableaux de la grande salle du roi (Abydos, I, pl. XXXIII, c'est notre fig. 63) réservée à la fête sed.

<sup>4.</sup> Par exemple, le roi, suivi de son double, fait offrande au dieu. L. D., III, 21. IV, 54 h (Cléopâtre et Ptolémée Césarion), 81 d (Vespasien.)

<sup>5.</sup> Voir L. D., III, 121, où le roi et son double, conduisent au sacrifice une file de prisonniers. Pour les scènes où le roi, suivi de son double, frappe de sa massue les prisonniers, voir L. D., III, 61, 139 a, 144, 184, 186, 194, 195, 207, 209, 210; IV, 51 b (Ptolémée XIII), 74 (Tibère).

de taille réduite; il a l'allure d'un homme qui marche et il tint d'une main une canne surmontée d'une tête humaine ou d'une tête d'épervier Horus, et de l'autre main un casse-tête ou une plume symbolique \( \beta; \); sur le chef, se dresse l'hiéroglyphe du « double » \( \beta \) portant le « nom de double royal» inscrit dans le serekh \( \beta \). Une légende définit en ces termes sa personnalité : c'est « le double royal vivant, résidant dans le naos et dans la double chambre d'adoration » (\( \beta \) \( \beta \) \( \beta \)

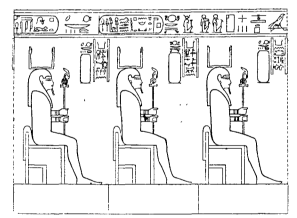


Fig. 64. — Trois des 14 statues de double de Ptolémée XIII (Ombos, 1, p. 187).

comme l'image d'une statue en bois, de taille et de poids réduits, pour qu'elle soit facilement transportable : elle

1. Sur le sens de tebit et de serekh, voir plus haut, p. 19, n. 3. Il arrive assez souvent que la représentation du double royal est plus immatérielle : dans ce cas un support soutient le nom de double, et deux bras ajoutés au support sont munis de la hampe à tête humaine et de la plume β (cf. Gayet, Louxor, pl. IX, X, XI et nos fig. 36, p. 157; 55, p. 211; 62, p. 222).

<sup>2.</sup> Deir el Bahari, III, pl. LXXXV; Koptos, pl. IX, etc.

recevait avec le roi tous les rites du culte royal dans le pa douait; là où elle est représentée derrière le roi, nous pouvons affirmer que nous assistons à une des cérémonies qui touchent aux rites de la « chambre d'adoration ».

La statue ne devait pas être unique: comme le soleil son père, le roi possède quatorze doubles. On les voit représentés dans les scènes de la navitité: ils viennent à la vie, on les allaite et on ies berce en même temps que l'enfant royal sous sa forme humaine. Il semble donc que théoriquement le pa douait devait contenir quatorze statues du roi titulaire de la chambre. Dans la chambre d'Edfou il n'y a cependant qu'une petite niche ménagée pour recevoir la statue. Peut-être le roi possédait-il pour recevoir le culte une grande statue et plusieurs statuettes. On voit parfois représentées sur les murailles des temples quatorze statues de doubles royaux: ce sont sans doute celles qui habitent la chambre d'adoration. Le culte de ces statues semble avoir été confié à des prêtres appelés « chefs des mystères du pa douait ( )

ce qui atteste la très haute antiquité de l'adoration du roi avant le service divin.

Les statues du double royal jouaient au temple le même rôle que les statues de double déposées dans les tombeaux par les hommes du commun : l'âme du roi, comme celles des simples mortels, venait en épouser les contours et y prendre une forme vivante. Mais cette faveur n'était accordée aux hommes qu'après leur mort; le roi, au contraire, en jouissait de son vivant, à partir du moment où il était intronisé : les rites

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet ch. II, p. 57, n. 2.

<sup>2.</sup> Dümichen, pl. LXXXIII.

<sup>3.</sup> Telles que les statuettes qu'on voit dans Abydos, I, pl.

<sup>4.</sup> Ombos, I, p. 186-188; cf. notre fig. 64.

<sup>5.</sup> Mariette, Mastabas, p. 176, 185, 270, 312, 420, 456.

meures supra-terrestres, le roi et les hommes trouvaient la divinité en subissant la mort osirienne; ils devenaient des dieux par les mêmes rites et passaient dans l'autre monde par la même porte de la mort.

Quand le roi mourait, il revenait à la destinée divine commune, et restait l'égal des dieux osiriens; aussi dans leurs tombeaux, les rois possédaient-ils une statue de double semblable à celle qui figurait de leur vivant dans le pa douaït. La seule statue de double royal qui nous soit parvenue jusqu'ici, celle du roi Aoutou àb Rì Hor, provient du tombeau de ce roi'. On l'a trouvée enfermée dans son naos (tebit);



Fig. 65. — Tête de la statue de double du roi Aoutou àb Ri (De Morgan, Dahchour, p. 92).

haute de 1 m. 35, elle était en bois recouvert de feuilles d'or à la face, à la poitrine, aux pieds et aux mains. « On retrouva épars dans le fond du naos les fragments du signe hiéroglyphique of qui surmontait la tête »; le corps nu portait une ceinture formée d'une feuille d'or². Le personnage est

<sup>1.</sup> Fouilles de De Morgan à Dahchour, avril 1894.

<sup>2.</sup> De Morgan, Dahchour, I, p. 91-93 et pl. XXXIII-XXXV.

représenté marchant; le bras gauche tendu portait la hampe à la tête d'Horus (retrouvée aussi), et le bras droit était disposé pour tenir l'insigne habituel (voir notre frontispice). En un mot la statue d'Aoutou àb Rî est l'équivalent matériel absolument exact de la figure qui est si souvent représentée dans les tombeaux des temples. Le long d'un des montants du naos une inscription énumère le protocole officiel du roi Hor « chéri du double vivant résidant dans la double chambre d'adoration » et « magnanime sur le trône de l'Horus des vivants ». On reconnaît là les termes mèmes de la formule gravée dans toutes les « chambres d'adoration » des temples, derrière la figure du double royal '.

| 1. De Morgan, Dahchour, I, p. 93 : ( ) Y + P                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ••••• • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                               |
| (lisez x au lieu de $\eth$ ) $\frown$ $\bigcirc$ |
| On a retrouvé une seconde statuette de                                                                                                              |
| double du même roi, plus petite, portant aussi un   sur la tête; elle                                                                               |
| était enfermée dans un petit naos semblable au premier, avec la même                                                                                |
| légende hiéroglyphique.                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                     |

2. Pyramides d'Ounas, 1. 18-20; Pépi II, 1. 243, sqq., etc.

<sup>3.</sup> Cf. Maspero, La table d'offrandes, p. 11. « Tandis que tu te tiens debout entre tes frères les dieux tu passes ta bouche au natron, tu laves tes os », etc. (Ounas, 1. 21-25.)

<sup>4.</sup> C'est la formule d'Ounas, l. 7. sqq. Après que le mort a été oint et vêtu comme les rois ou les dieux, on lui dit : « En ayant, près d'Osiris !..

mort<sup>1</sup>, le don du fluide de vie, achèvent aussi sa divinification<sup>2</sup>; il n'est pas jusqu'à l'épithète « chef des doubles vivants<sup>2</sup> » ou jusqu'à l'enseigne de la hampe surmontée de la tète<sup>1</sup>, qui ne soient communs au roi vivant, divinisé dans le *pa douaït* et au mort osirien. Aussi dit-on des mots divinisés, qu'après avoir

Horus va avec son double, Sit va avec son double, Thot va avec son double, Sopou va avec son double... O Ounas, la main de ton double est devant toi, ò Ounas la main de ton double est derrière toi; ò Ounas le pied de ton double est devant toi; ò Ounas, le pied de ton double est derrière toi ». Je vois dans ces formules une description de la marche du mort osirien entre ses doubles divins, Hor et les autres dieux, dans la direction du pavillon d'Osiris où il doit recevoir l'embrassement consécrateur. (Voir le tableau de L. D., III, 232 u reproduit plus loin.)

- 2. La remise des sceptres à Ounas suit l'embrassement par les dieux (l. 274); l'intronisation est décrite encore l. 206, avec les cérémonies telles que le rer ha (l. 208). Sur le couronnement du mort, cf. Rituel du culte divin, p. 95-99-100. Dans Ounas, l. 391, on parle du trône de où se « lève » le mort.
- 3. On dit d'Ounas (l. 396-398) qu'il possède « le trône de chef des doubles » Li Li de même que le roi est « chef (ou guide) des doubles sur le trône d'Horus des vivants ».

reçu ces rites ils sont tels que s'ils avaient passé par le du Pharaon.

De ces rapprochements, il faut conclure que les rites de la « chambre d'adoration » ne font pas du roi un être d'exception dans la société égyptienne. Le Pharaon bénéficie seulement, dès son vivant, de l'état de grâce où seront après la mort tous les hommes « munis¹ » des rites osiriens. Le roi n'est pas hors de la condition humaine, mais il a une situation privilégiée, il jouit d'une avance sur les autres hommes : on ne lui donne rien de plus, au total, que ce que tous les mortels posséderont un jour. Entre l'humanité vivante et la société divine des êtres osiriens, le Pharaon, adoré avant sa mort, devenait un intermédiaire et participait à la fois de la terre et du ciel.

IV. Cette situation privilégiée, le roi d'Égypte la devait à son rôle de prêtre. Les circonstances dans lesquelles le roi passait par les rites de la « chambre d'adoration » suffisent à nous prouver que l'être qu'on adorait au pa douaït, ce n'était pas le représentant de la famille royale, qui se distinguait des autres hommes par la naissance, la force ou la richesse, mais le chef du culte rendu aux êtres osiriens, les dieux et la morts.

Le roi reçoit les rites de la chambre d'adoration au moment de célébrer le service sacré et ne peut jouer le rôle de prêtre s'il n'a été divinisé. Le Rituel du culte divin consacre ses premiers chapitres à la purification, au couronnement, à l'embrassement, à l'allaitement du roi par les dieux, en un mot à

1. Schiaparelli, Libro dei funerali, II, p. 138-139 « Ah, Osiris N., on (t')a fait tes purifications dans le pa douait du roi ( ) pour que tu vives ». Cf. Rituel du culte divin, p. 26.

2. C'est le terme consacré pour désigner les morts osiriens.

tous les rites du pa douaït¹. Les textes, comme l'inscription du roi éthiopien Piankhi (XXIV° dynastie), qui nous décrivent la venue d'un Pharaon dans un temple, mentionnent expressément la divinification du roi avant le culte : « (A Memphis) le roi allá vers le temple du dieu; une fois faites ses purifications dans le pa douaït, on lui fit tous les rites officiels que l'on fait au roi, et il entra dans le sanctuaire pour faire une grande offrande à son père Phtah². » Ceci nous explique pourquoi la chambre d'adoration est toujours disposée dans une partie du temple qui précède le sanctuaire : c'est que le roi devait s'y arrêter avant de se rendre devant le dieu.

Nous devons noter que le roi n'est pas seulement divinisé au pa douaït, mais qu'il y est aussi couronné et intronisé, avec le même cérémonial qu'on suit le jour de l'intronisation véritable. De là, la formule caractéristique qui définit le passage du roi au pa douaït: « Il s'est levé sur le trône d'Horus à la tête de tous les doubles vivants. comme le soleil à jamais². » La phrase était prononcée chaque fois que le roi subissait ces rites⁴. Aussi la retrouvons-nous gravée, dans les tableaux des temples, derrière le roi presque chaque fois qu'il exécute un rite du culte divin. C'était en quelque

<sup>1.</sup> J'ai longuement commenté ces chapitres I à VI dans mon étude sur le Rituel du culte divin, p. 9-30, où l'on trouvera la comparaison des textes essentiels.

<sup>2.</sup> Stèle de Piankhi, 1. 98.

sorte un certificat de passage au pa douaït. Le roi ne pouvait donc officier que s'il avait été divinisé et couronné à nouveau. De ces faits nous pouvons tirer une double conclusion : d'une part l'intronisation implique la divinisation et réciproquement; d'autre part, le Pharaon ne devient un roi-dieu que parce qu'il est chargé de célébrer le culte divin.

Ce qui prouve aussi que les rites du pa douaït s'appliquent au roi en tant que prêtre et non en tant qu'homme membre d'une famille privilégiée, c'est que si le roi n'officiait pas luimême, l'adoration était rendue à la personne du grand prêtre de service qui assumait le rôle du roi dans chaque sanctuaire. Le service divin se célébrait plusieurs fois par jour dans tous les temples de l'Égypte: le roi n'était pas présent partout, et sans doute, là où il était, il n'officiait pas tous les jours. Il n'en fallait pas moins que le suppléant du roi passât par la « chambre d'adoration » avant de célébrer le culte: l'adoration ne s'adressait donc pas à la personne de l'officiant, mais au sacerdoce dont il était investi.

C'est une idée commune à toutes les religions que l'officiant pour entrer en communication avec les dieux, doit « passer du monde des hommes dans le monde des dieux<sup>2</sup> ». Le Pharaon, ou son substitut, prenaient en effet pour le service sacré, le nom et la personnalité d'un des dieux osiriens, Horus, Thot ou Anubis : désormais entré dans la famille divine, il avait qualité pour célébrer le culte de ses ancêtres divins. Le passage au pa douaît confirmait cette divinité.

Notons enfin que la divinité du roi doit être renouvelée avant chaque service divin. Cette précaution s'explique si l'on songe que le roi, assimilé à un dieu solaire osirien, doit mourir comme lui chaque soir en tant que dieu. Chaque matin il faut donc rendre au roi-dieu son corps reconstitué

<sup>1.</sup> Rituel du culte divin, p. 8, 18, 78.

<sup>2.</sup> Ces paroles sont empruntées au rituel védique (cf. Hubert-Mauss, Du sacrifice, p. 51).

et son âme. S'il ne reçoit pas le culte royal, Pharaon n'est plus qu'un dieu sans âme, au corps démembré, impuissant à rendre à ses pères le fluide de vie qu'ils attendent de son embrassement. Or la vie divine du roi est nécessaire à la vie des dieux : « O dieux, dit le roi avant le service sacré, vous êtes saufs, si je suis sauf; vos doubles sont saufs si mon double est sauf à la tête de tous les doubles vivants; tous vivent, si je vis. » Aussi la divinité du Pharaon est-elle une condition nécessaire de son rôle de prêtre et de roi¹.

1. De Rochemonteix, qui avait une connaissance particulière des temples égyptiens, avait déjà défini très exactement l'importance du passage du roi dans le pa douait : « Lorsqu'il (le roi) pénètre dans le temple après avoir passé dans le 💢, où il dépouille ce qu'il a de terrestre, après les purifications accomplies sur lui par Horus et Thot en personne; après que les prêtres, reconnaissant le dieu, l'ont eu adoré; qu'à la place de sa coiffure de Roi, les déesses ont mis sur sa tête le double diadème, symbole de sa puissance au Midi et au Nord; après qu'il a été introduit par Mentu et Atum, les formes actives du soleil diurne et nocturne, alors il est réellement l'issu de Rà, il peut « entrer en communication » avec son père « dans toutes ses manifestations »; il peut prendre en face de lui tous les rôles de fils; ses offrandes ont une origine divine; elles viennennt de Dieu pour retourner à Dieu. » (Le temple d'Apet, ap. Œuvres diverses, I, p. 207.) Les textes que j'ai publiés des Rituels divins et les tableaux passés en revue dans ce chapitre, donnent à ces idées émises dès 1878 par De Rochemonteix la démonstration documentaire qui leur manquait.



## CHAPITRE VIII

## Les grandes fêtes du culte royal.

I. Développement solennel des rites du pa douait dans les fêtes sed. — II. La fête sed: A, intronisation; B, royale montée vers le dieu principal; C, repas pris en commun avec les dieux, après la célébration des rites divins; D. installation de statues royales dans le temple. — III. Effets attendus de la fête sed: la vie divine du roi renouvelée pour une période indéterminée; cette période n'est pas trentenaire. — IV. La fête sed est célébrée lors de l'inauguration d'un édifice dit « de millions d'années », où le roi est adoré. — V. La fête sed existe aussi pour les dieux et les morts osiriens. — VI. Autres fêtes du culte royal: elles répètent toujours l'intronisation. — VII. Le culte du roi dans les « temples de millions d'années » persiste après la mort; dans son tombeau, le roi défunt est adoré comme tout mort osirien. — VIII. Conclusion: le roi est adoré parce qu'il est le prêtre du culte divin et funéraire.

I. Les rites de la « chambre d'adoration » étaient pour le culte royal ce qu'est, dans le culte divin, le service journalier par rapport aux rites des grandes fêtes. En dehors de l'ordinaire de chaque jour on célébrait en l'honneur du roi des panégyries solennelles : elles portaient le nom de « fête du bandeau royal » le les portaient le nom de « fête du bandeau royal » le titre adopté on voit de suite que le principe défini précédemment se vérifie : on adore le roi en répétant les cérémonies du couronnement. J'ai déjà dit que les représentations de la fête sed se retrouvent dans les temples sur les murs des cours ou des salles hypostyles : tandis qu'une petite salle suffisait aux rites du pa douait, pour les cortèges des

fêtes sed il ne fallait pas moins que les plus grandes « salles larges » du temple.

Aucun édifice ne nous a conservé une représentation complète des rites de la fête sed. Le monument le plus précieux

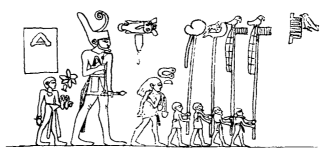


Fig. 66 — Les enseignes divines archaiques (Quihell, Hierakonpolis, pl. XXVI B).

est la salle de la fète sed du temple élevé par Osorkon II (XXII° dyn.) à Bubastis¹; mais cette salle est entièrement ruinée et il a fallu à M. Édouard Naville, qui en a découvert les débris, une grande sagacité pour classer les renseignements épars dans les pierres dispersées. M. Naville a montré que ce qui manque à Bubastis peut être remplacé en partie par les tableaux analogues retrouvés aux temples d'Aménophis III à Soleb¹ et de Séti Iº¹ à Gournah³; il y faut ajouter les textes et les tableaux de la partie du temple de Louxor bâtie par Aménophis III¹ et surtout ceux de la « salle du roi » de Séti Iº¹ à Abydos³. Dans beaucoup de temples on trouve aussi des représentations de tel ou tel épisode isolé de la fête, sans que l'on puisse dire, à distance, si ce morcellement est voulu ou s'il n'est attribuable qu'à une publication incomplète des monu-

<sup>1.</sup> Ed. Naville, The festival Hall of Osorkon II in the great temple of Buhastis; cf. un lumineux compte rendu de Maspero dans la Revue critique (15 mai 1893).

<sup>2.</sup> L. D., III, 83-86.

<sup>3.</sup> L. D., III. 131-132.

<sup>4.</sup> Gayet, Louxor, pl. LXVIII-LXXV.

<sup>5.</sup> Mariette, Abydos, I, travée du Roi, salles C, D, K, pl. 24-34.

ments. Enfin dans ces dernières années, divers épisodes de la fète sed ont été retrouvés sur les monuments archaïques d'Hieraconpolis et d'Abydos¹ et dans le plus ancien temple décoré actuellement connu, celui d'Ousirniri (V° dyn.) à Abousir. Il

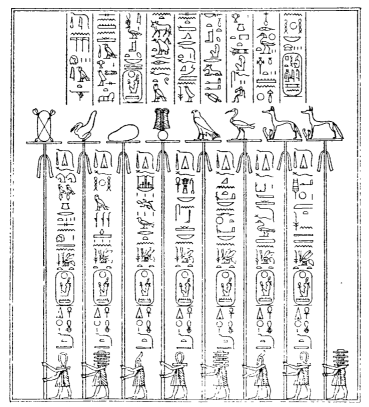


Fig. 67. - Les enseignes divines du cortège de Séti I (Abydos, I, pl. 28 d).

en résulte que les rites de la fête sed sont aussi vieux que la civilisation égyptienne la plus archaique; d'ailleurs, comme

1. Petrie, Royal Tombs I et II; Quibell, Hierakonpolis, I. Les documents archaïques sur la fête sed ont été signalés dans les comptes rendus de Maspero (Revue critique, 12 novembre 1900); Moret (ibid., 21 janvier 1901); Foucart (Sphinx, 1901, V, p. 103).

nous le verrons, ils sont restés en usage jusqu'à la fin de la période romaine.

Les cérémonies, qui se répétaient pour le Sud et pour le Nord, semblent pouvoir se diviser de la même façon que celles exécutées dans le pa douait : ce sont en effet les mêmes rites



Fig. 68. — Le roi part pour subir les rites de la fête sed (Louxor, pl. LXXII).

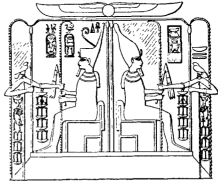


Fig. 69. — Amenophis III dans le pavillon des fêtes sed (Louxor, pl. LXXI).

qu'on exécute dans la salle sed ou dans la « chambre d'adoration »; mais, pour la fête sed, tous les détails extérieurs sont multipliés.

H. A. Au début de la fète, le roi part du sanctuaire (pa our fig. 68) qui lui est réservé dans le temple. Il a passé par la « chambre d'adoration », car le plus souvent il n'est pas question de purifications préliminaires du roi avant les rites de la fète sed; aussi faut-il admettre que le roi a subi, dans le pa douait, les ablutions et fumigations nécessaires avant tout service sacré 1. Une fois purifié « le roi se lève dans pa our et prend son chemin pour aller se poser sur le pavillon de la fête

<sup>1.</sup> Exception faite pour Louxor (Gayet, pl. LXXV) ou l'on voit Toum et Montou purifier le roi.

sed<sup>1</sup> ». Ce pavillon était dressé dans l'hypostyle appelée « salle large de la fête sed » et qui, nous l'avons vu déjà, servait aussi au couronnement du roi<sup>2</sup>. Dans un angle on disposait sur une estrade deux naos, parfois quatre<sup>2</sup>, correspondant au Sud

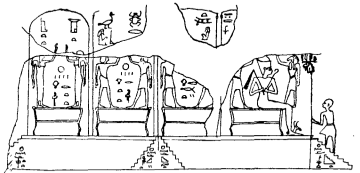
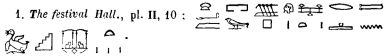


Fig. 70. — Les quatre pavillons du couronnement lors de la fête sed à Bubastis (Ed. Naville, The festival Hall, pl. 11).

et au Nord, ou aux quatre parties du monde; l'ensemble formait un pavillon à double ou quadruple place, auquel on accédait par des escaliers.

Le cortège qui y amène le roi ne se compose plus du seul prêtre Anmoutef, des enseignes divines et du personnage royal; les enseignes se multiplient'; les officiants sont nom-



- 2. Cf. ch. III, p. 89.
- 3. A Bubastis (pl. II, 4-8) il ya quatre naos avec l'indication Sud, Nord Ouest, Est: cet exemple est unique. L'hiéroglyphe sed donné par une tablette archaïque d'Abydos (fig. 72) nous montre un pavillon à deux loges et à deux sièges auxquels on accède par un double escalier. Mais c'est plutôt la figure du naos où le roi en personne (ou sa statue), reçoit à la fin de la fête les rites divins, que celle du naos où on le couronne au début de la cérémonie. Quand il y a deux personnages dans le naos, ils sont tournés dos à dos, et orientés sans doute l'un face au Sud, l'autre face au Nord. Sur les monuments archaïques, on ne voit qu'une statue dans le naos (fig. 71, 73).
- 4. Il y en a quantité à Bubastis (pl. II); 8 à Abydos (fig. 67); pour Soleb cf. L. D., III, 83 c.

breux, et aux desservants du temple s'adjoignent des prêtres délégués par les temples des grandes villes, portant l'insigne caractéristique de leur nome ou de leur dieu ; le roi, ensin,

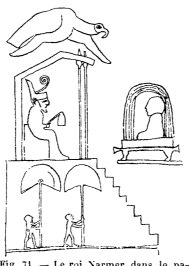


Fig. 7t. — Le roi Narmer dans le pavillon des fêtes sed (Quibell, Hierakonpolis, I, pl. XXVI B).



Fig. 72. — Le pavillon archarque des fêtes sed (Petrie, Royal Tombs, I, pl. VIII, 7).

est suivi de la reine et des enfants royaux, ce :x-ci portés parfois en palanquin². La procession s'avançait lentement

- 1. Les prêtres porteurs des statues des dieux des grandes villes (Thèbes. Dendérah, Edfou, Ombos, Hermopolis, Abydos. Memphis. etc.), figurent à Bubastis (The festival Hall, pl. VIII-X) et sont parfois désignés par les noms officiels des sacerdoces locaux (pl. IX, Text, p. 22). Il y a aussi dans le cortège des Nubiens et des pygmées (Ed. Naville, Text, p. 24 et 31). M. Naville remarque très justement (Text, p. 21) que ces députations de prêtres sont comparables à celles que mentionnent, sous Ptolémée III et Ptolémée V les décrets de Canope et de Rosette. Coux-ci viennent de tous les sanctuaires de la Haute et de la Basse-Égypte (Canope, hiér., l. 3, grec l. 5; Rosette, hiér. l. 7 (Recueil, t. VII, p. 6), grec l. 7), pour célébrer la panégyrie de la réception de la couronne : ce qui peut s'appliquer à l'une des fêtes du culte royal où l'on renouvelait tous les rites du couronnement.
- 2. The festival Hall, pl. II. Les enseignes figurent aux fêtes sed de Hiéraconpolis (Quibell, I, XXVI B) et d'Abydos (Petrie, Royal Tombs, I, pl. XIV,

et en bon ordre vers le pavillon; sur son passage les « amis », les grands dignitaires, les assistants de tout rang, se jetaient face contre terre ou s'invitaient mutuellement à exorciser le sol pour assurer la garde magique du roi là où il passait.

Arrivé devant le pavillon, le roi montait successivement dans les deux ou les quatre naos; deux prêtres l'y attendaient, avec les masques et les insignes d'Horus et de Sit ou de Nekhabit et d'Ouazit, parfois d'autres divinités. Ils déposaient

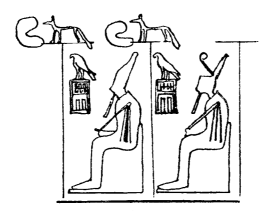


Fig. 73. — Roi des dynasties archaiques en costume osirien (Petrie,  $Royal\ Tombs,\ H).$ 

sur le front du roi les couronnes blanche et rouge <sup>2</sup> et liaient sous ses pieds le lotus et le papyrus pour symboliser la « réunion des deux terres » sam taouï <sup>3</sup> : par quatre fois l'officiant proclamait que le « Sud était réuni au Nord » ou que le « ciel

9) et d'Abousir (A. Z., XXXVIII, p. 97). Sur la masse d'armes de Narmer, on reconnaît le palanquin des « enfants royaux » (fig. 71); on le retrouve aussi aux bas-reliefs d'Abousir (A. Z., XXXVI, pl. I, 3). A Louxor et à Abydos le roi défile seul derrière les enseignes divines.

- 1. Les assistants crient « A terre! » et font le charme verteur du sol » (Abousir, A. Z., XXXVII, pl. I, Soleb, L. D., III, 85 c, et Bubastis, III, 12).
  - 2. Voir The festival Hall, pl. II, et notre figure 70.
  - 3. Voir le tableau d'Abydos reproduit plus haut p. 95, fig. 17.

16

s'unissait à la terre '» (fig. 70). Le « lever » ( ) du roi avec la couronne du Sud et celle du Nord dans le pavillon était un des moments essentiels de la cérémonie; il est probable que c'est ce « lever » que représentent les monuments archaïques d'Abydos (fig. 73) et de Hiéraconpolis (fig. 74). Les autres cérémonies du couronnement, la « procession autour du mur »

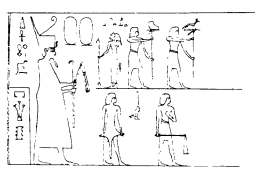


Fig. 74. — Le roi exécute le rer ha ànhou (Ed. Naville, The festivall Hall, pl. XXIII).

(rer ha)<sup>2</sup>, le lancer des flèches<sup>3</sup> et le vol annonciateur des quatre oiseaux làchés aux quatre coins de l'horizon, s'exécutaient aussi en leur entier<sup>4</sup>, au moins à l'époque classique. A partir de ce moment de la cérémonie le roi est coiffé de la

- 1. The festival Hall, pl. II, 8. Cf. supra. p. 94.
- 2. A Bubastis on voit le roi dans la salle pl. XXIII, 7-8, cf. fig. 74); ailleurs on dit que le roi « sort derrière » comme Horemheb au moment de son intronisation (voir p. 96) (pl. XIV, 3). Il semble que Thoutmès III dans le fragment de L. D., III, 36 a-b reproduit fig. 84 exécute le rer ha (comparez avec le couronnement d'Hâtshopsitou (fig. 16).
- 3. Le lancer des flèches existe à Karnak pour Thoutmès III; voir p. 105, fig. 21. Dans le pa douart d'Edfou, il y a aussi des fleches réservées à cet usage (cf. Dumichen, pl. 83).
- 4. Le lancer des oiseaux figure lors des fêtes sed d'Osiris (L. D., IV, 57 a) dont il sera question plus loin (cf. p. 104, fig. 20).

double couronne. armé des sceptres divins et vètu d'un manteau collant s'arrêtant à mi-jambe, présentant des ouvertures pour le passage des deux mains : c'est le vètement caractéristique d'Osiris et des dieux osiriens; le roi le porte au jour du couronnement (fig. 16) et lors des fètes sed<sup>1</sup>. Ainsi, là où les rites du pa douaït rappelaient seulement en abrégé les cérémonies de l'intronisation, ceux de la fète sed renouvelaient en son entier le couronnement royal.

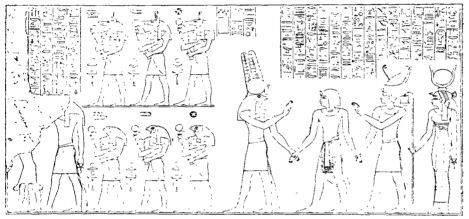


Fig. 75. — Royale montée de Séti I lors de la fête sed (Abydos, I, pl. 29).

B. Après l'intronisation, la « royale montée » (fig. 75) du roi vers son père le dieu principal du temple, se faisait avec un cérémonial très développé. Dès le début, le prètre du roi, l'. Anmoutef convoquait en assemblée le cycle des dieux du temple représentés sans doute par leurs prètres porteurs des simulacres divins : pour annoncer la venue prochaine du roi assis sur le trône d'Horus, il leur tenait un discours auquel chacun des dieux répondait brièvement par des souhaits adressés au

<sup>1.</sup> Le roi est vêtu du manteau osirien sur les figures archaïques d'Abydos (fig. 71 et 73) et dans la plupart des figures citées au cours de ce chapitre. Les statues royales des fêtes sed sont aussi vêtues de la même façon.

Pharaon<sup>1</sup>. Celui-ci, quittant la salle des fêtes sed, s'avançait alors vers le sanctuaire, tenu en main par les dieux, précédé des enseignes sacrées et des génies du Sud et du Nord<sup>1</sup>; derrière le roi, suivait, sans doute, le cortège qui déjà l'avait mené au pavillon du couronnement; mais dans le sanctuaire entraient seuls le roi et les prêtres qui jouaient le rôle des dieux. Là se renouvelaient les scènes déjà connues : accueilli

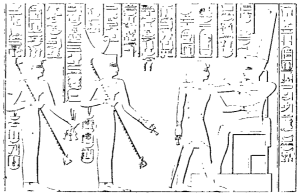


Fig. 76. — Amon-Rà embrasse le roi auquel Amonit et Mout donnent les insignes des fêtes sed (Louxor, pl. XLVI).

sur le seuil par une divinité qui lui présentait la libation de bon accueil ( \( \frac{\text{W}}{\text{W}} \), le roi était mis en présence d'Amon ou de tel autre dieu, assis sur son trône dans tout l'appareil des jours de grande fête. Le dieu embrassait le roi,

1. Le discours au cycle des dieux est analogue à celui qu'on leur adresse au moment de la nativité et de l'intronisation du roi. Voir Abydos, I, pl. 34 a; Louxor, pl. LXXIII, et L. D., III, 26, 34, 37, etc.

A Abydos (I, pl. 34 h) après la cerémonie, il y a un nouveau discours au cycle (voir notre fig. 77).

2. A Louxor (pl. LXXIII-LXXIV) le roi, à pied, est conduit à Amon qui l'embra-se et le couronne en présence de Sokhit et de Thot; une variante (pl. LXXV) nous montre le roi porté par les génies du Sud et du Nord sur le siège en forme de . A Abyelos (I, pl. XXIX) le roi à pied, est précédé des génies du Sud et du Nord porteurs de statuettes divines. A Bubastis il reste des fragments de tableaux où le roi est tenu en main par les dieux (pl. XXVI). Pour Soleb, cf. L. D., III, 86 b.

et lui lancait le fluide magique (fig. 76), tout en affermissant la double couronne sur satête ; en même temps les insignes de la fête sed suspendus au signe des années , les sceptres royaux, les hiéroglyphes de la vie, de la santé, de la force étaient tendus au roi par les divinités (fig. 69, 78) Safkhit et

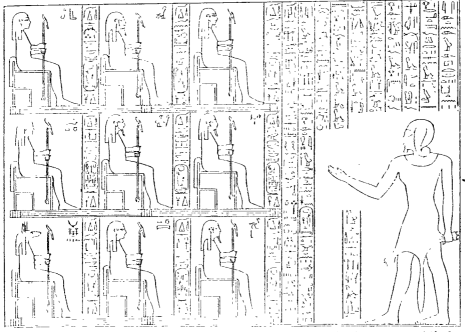


Fig. 77. — Horus Annioutef annonce au cycle des dieux que le roi a été courouné (Abydos, f, pl. 34 b).

Thot rédigeaient les procès verbaux officiels de la fête (fig. 78), où ils consignaient le « grand nom » du roi, et les dons d'innombrables fêtes sed et d'années infinies, que Pharaon recevait

1. En outre des exemples cités, voir L. D., III, 14, 37, 56, 58, 151, 254; IV, 22 (Ptolémée VII), 45 (Ptolémée XI) pour la royale montée; la libation nini est représentée à Louxor (pl. XIX) et dans L. D., III, 58. — L'embrassement par le dieu existe à Abousir (A. Z., XXXVII, p. 4), à Louxor (pl. LXXII, LXXIV) et dans la plupart des exemples cités note suivante.

## 246 DU CARACTÈRE RELIGIEUX DE LA ROYAUTÉ PHARAONIQUE

à ce moment'. Parfois, comme au jour du couronnement, une déesse allaitait le roi<sup>2</sup>, ou Amon inscrivait lui-même sur les

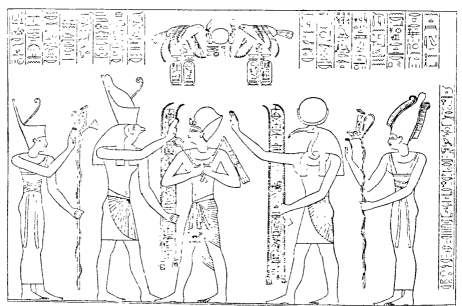


Fig. 78. — Horus et Thot, Quazit et Nekhabit donnent à Séti I les insignes des fêtes sed (Abydos, I, pl. 30 c).

feuilles de l'arbre àshed<sup>3</sup>, et le nom du roi, et les promesses de vie inépuisable et fortunée. Sur ce thème fondamental, les

- 1. Sur le don de l'insigne sed, et l'enregistrement des faveurs par Thot ou Safkhit, voir Louxor, pl. LXXIV, Abydos, pl. 30 e et 29 a; The festival Hall, pl. XVII. Voir aussi les exemples suivants où l'embrassement, le don des sed, l'enregistrement par les dieux sont le plus souvent confondus : L. D., III, 45, 53, 55, 58, 59, 150 e, 151, 198, 204, 220, 246, 255; IV, 9 (Ptolémée III), 21, 22 (Ptolémée VII); 89 (Septime Sévère). Notons spécialement la rédaction du genit (cf. p. 102 fig. 18) par Thot, L. D., III, 55, 59, 151.
- 2. On voit le roi allaité, à la suite d'une fête sed, dans L. D., III, 150 b, 218, et surtout à Abydos (cf. p. 65, fig. 10); mention expresse de l'allaitement est faite sur un des fragments de Bubastis (pl. VIII, 27) et dans les textes descriptifs qui seront cités plus loin.
- 3. Les plus beaux exemples sont dans L. D., III, 37, 55, 169; IV, 17 (Ptolémée IV). Cf. supra, p. 103, fig. 19.

décorateurs des temples développaient les scènes avec une certaine fantaisie, suivant la mode des différentes époques; mais, sous leur diversité apparente, les tableaux et les formules se ramènent toujours aux faits essentiels résumés ici.

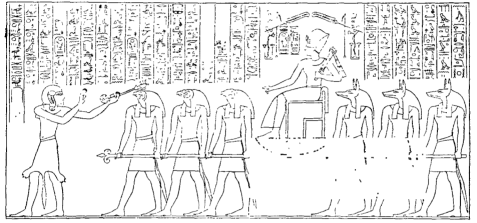


Fig. 79. — Le roi sur le trône portatif sopa au retour de la « royale montée » (Abydos, 1, pl. 31 b).

<sup>1.</sup> On voit ce cortège double au temple d'Aménophis III à Soleb (L. D., III, 86 b) et à Bubastis (pl. VI); à Abydos le roi est porté sur le trône sopa (I, pl. 31 b) par les génies du Sud et du Nord (fig. 79). Voir aussi le mème cortège pour Antonin (L. D., IV, 87, 89).

<sup>2.</sup> A Soleb, le roi fait « transporter le dieu Khnoumou vers le pavillon à manger » (L. D., III, 86 c); à Bubastis la scène se trouve pl. IV-VI.

ou des villes voisines; aux pieds de chacun s'amoncellent les offrandes, pains, viandes, fruits, liquides.

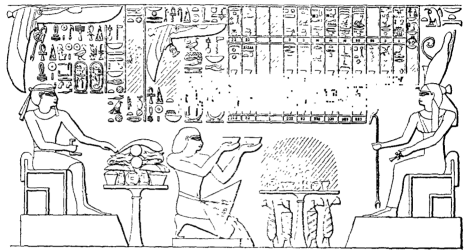


Fig. 80. — Aménophis III offre le repas sacré à sa propre personne et à la déesse Mout (Louxor, pl. LXX).

Il est difficile de savoir si le roi goûtait au repas ou s'il intronisait dans un naos une statue le représentant, à qui l'on offrait les mets variés. En tout cas on voit dans un naos particulier se dresser l'image du roi en costume osirien (fig. 84); devant elle, comme devant les dieux est servi un copieux repas dont nous connaissons le menu (fig. 63, 80). A ce moment le roi fait connaître aux dieux les fondations de biens meubles et immeubles, les dotations du personnel sacerdotal, qu'il accorde aux différents sanctuaires, en reconnaissance des honneurs divins de la fête sed et des souhaits dont on l'a comblé.

- 1. L. D., III, 85 c; Bubastis, pl. VII-VIII.
- 2. The festival Hall, pl. IX, 12. A Lauror on installe le roi ou sa statue en face de la déesse Mout devant la table servie (fig. 81). A Abydos (fig. 63) le roi Séti I met la main sur la table d'offrande; le menu complet est affiché en face de lui (cf. p. 223).
- 3. A Bubastis, au moment du départ du roi pour le pavillon à manger, une inscription résume les cérémonies et énumère les fondations faites par Osorkon II a l'occasion de la fête. Voir la fig. 82.

Avant de servir le repas sacré<sup>4</sup>, on exécutait sur la personne ou sur la statue du roi et sans doute sur les statues des

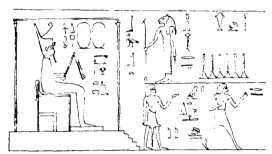


Fig. 81. — Le roi dans son naos recoit le souton dilhotpou (Ed. Naville, The festival Hall, pl. XXIII).

dieux, tous les rites, déjà connus de nous, que le culte osirien avait prévus pour rendre la vie aux dieux et les mettre en état de goûter aux offrandes. On célébrait le service complet du grand àp ro<sup>2</sup>: purifications par l'eau et l'encens<sup>3</sup>, ouverture de la bouche<sup>4</sup>, recherche et don de l'âme perdue<sup>5</sup>, remise des

- 1. Lors du transport du roi à la salle du repas, à Abydos, l'Anmoutef récite un « chapitre de purifier le roi avec la résine » (fig. 79 b); puis, quand le roi prend possession du repas, l'Anmoutef récite la formule qui énumère la purificatiou, la reconstitution du cadavre osirien, et constate la pureté du roi (fig. 63, p. 223).
- 2. La purification du roi par les vases d'eau et les fumigations, l'ouverture de la bouche, le don des bandelettes osiriennes et des sceptres, eu un mot tous les rites extérieurs du culte divin et funéraire, sont appliqués à la statue royale dans les tableaux de la « travée du roi » à Abydos (I, pl. 24 et 26, salles C et D, voir fig. 83); la formule déjà citée de la pl. 33 d'Abydos prévoit l'exécution des mêmes rites; enfin chacune des offrandes présentées avec les formules obligées suppose aussi les purifications et l'àp ro (Abydos, I, pl. 33, notre fig. 63. Cf. Pyramide d'Ounas, 1. 19, sq.).
- 3. A Bubastis on voit la purification par l'eau de la statue royale (pl. XI, 6).
- 4. A Bubastis sont souvent figurés les prêtres qui « ouvrent la bouche » (pl. XIX, 5: XXIV, 9: XX, 6). On voit l'àp ro exécuté à Abydos (fig. 83; 5° groupe de gauche).
  - 5. A Bubastis, on trouve des traces de l'exécution du rite du Tikanou,

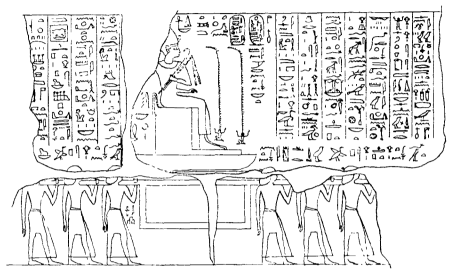


Fig. 82. — Osorkon II, porté sur le siège sopa, se rend à la salle des panégyries (Ed. Naville, The festivall Hall, pl. VI).

que le roi faisait pour les dieux dans le rituel du culte solennel. Puis on prononçait le souton di hotpou (fig. 81): et le roi

I'homme qui passe au nom du dieu ou du mort dans la peau de bête typhonienne, pour y retrouver l'âme du dieu ou du mort. La légende caractéristique de la caractéristique de caractérist

1. A Abousir, subsiste le début de la scène d'habillage: on lave les pieds au roi ou à sa statue (Ä. Z., XXXVII, pl. I, 1): à Bubastis, on présente à la statue les bandelettes (pl. XXIII, 5, fig. 81), les sceptres  $\sqrt[7]{2}$  (pl. XXI, 3), la couronne  $\sqrt[6]{2}$  (pl. XIV, 1).

2. The festival Hall, pl. XXIII, 5.

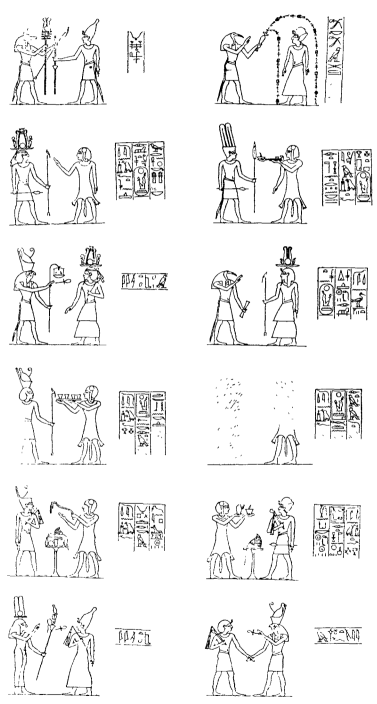


Fig. 83. - Le roi Séti Ier reçoit le culte divin (Abydos, I, pl. 26).

prenait avec les dieux le repas offert et servi par le roi luimême<sup>1</sup>. Suivant l'usage on répétait une seconde fois les rites du culte et du repas devant le roi assis dans un second naos. Cela fait, il semble qu'on laissait un assez long temps la personne du roi exposée aux yeux. C'était le point culminant de la fête; le roi intronisé, couronné, embrassé, divinisé par

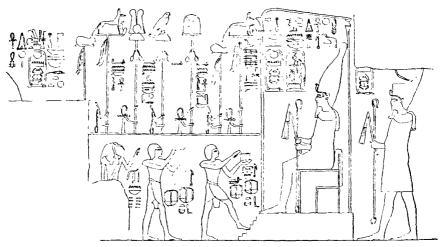


Fig. 84. - Thoutmes III adoré dans le naos des fêtes sed (L. D., III, 36 a).

les dieux, était alors dans tout l'éclat de sa puissance royale et divine. Aussi dans l'écriture hiéroglyphique et dans les tableaux des temples avait-on choisi, pour exprimer le moment où le roi reçoit l'effet total de la fête sed, la représentation d'une double image royale assise dans un pavillon au double trône (fig. 69).

D. Il serait intéressant de savoir ce que représente réellement cette figure. Est-ce la personne vivante du roi, dont par une convention graphique, on aurait montré simultanément les deux adorations, en réalité successives? Sont-

<sup>1.</sup> A Louxor (fig. 80) on voit Aménophis III offrir le repas à sa propre statue et à une divinité parèdre, Hàthor.

ce des statues royales qu'on installait dans le pavillon à la fin de la fète? Il est difficile de se prononcer. Peut-ètre célébrait-on l'une et l'autre cérémonie : le roi pouvait s'installer un instant dans les naos pour recevoir le culte (fig. 84) et cédait ensuite la place aux statues qui le représentaient dans la même pose. En tout cas, l'on peut être assuré que le culte royal dans la fête sed nécessitait, comme le culte royal dans le pa douait la consécration de statues du roi. Ce sont peutètre ces statues auxquelles on donnait (pour des raisons qui seront exposées plus loin) le nom de « statues de millions d'années ». Plusieurs de ces statues nous sont parvenues : elles représentent le roi en costume osirien, coiffé de la couronne blanche, vêtu du manteau traditionnel, tenant en main le croc, le fléau et les sceptres, tel en un mot que les tableaux des temples nous montrent le roi assis dans le double pavillon. C'est sous cet aspect que nous apparaît le roi Khàsekhem, qui avait intronisé deux statues de luimême dans le temple archaïque d'Hiéraconpolis, et leurs successeurs lointains, Ousirtasen III et Ramsès II, dont nous avons aussi des colosses osiriens, se sont fait représenter sous les mêmes traits1.

Après le repas, les statues divines étaient sorties des pavillons de la salle à manger; on les réintégrait dans les barques et le cortège solennel reprenait le chemin des sanctuaires particuliers', au milieu des chants, des acclamations, des

<sup>1.</sup> Les statues de Khàsekhem ont été publiées par Quibell (Hierakonpolis, I, pl. 39-41). Cf. à ce sujet, Maspero, Revue critique, 1901, I, p. 382. — Pour la statue d'Ousirtasen III et de Ramsès II, celle-ci assise sur le trône portatif en forme de ☑ voir Abydos, II, 21 et L. D., III, 142. — Sur les rochers de l'Ouady Magharah, on a figuré Pépi ler sur le double trône (L. D., II, 115 a); au temple de Louxor, Aménophis III (fig. 69), Séti l à Gournah (L. D., III, 132) et, à Bubastis, Osorkon II (pl. XXVII, I, sont dans la même attitude. Il n'est pas douteux que la double statue royale intronisée ne fût l'élément central de la décoration des fêtes.

<sup>2.</sup> The festival Hall, pl. IV, l. 2-4.

danses et prosternations ritualistiques '. Les dieux du temple étaient reconduits à leurs sanctuaires; les statues osiriennes, celles du moins qui étaient portatives, ramenées au pa our



Fig. 85. — That et Anmoutef font le souton di hotpou à la statue du roi Séti I dans sa barque divine (Abydos, 1, pl. 32).

ou au pa douaït; les statues colossales restaient en place dans les cours ou devant les pylônes des temples, comme pour attester la divinisation du Pharaon.

III. Tel est, en ses traits essentiels, le résumé schématique d'une fète sed. Il me reste à définir ce que les rites des fètes sed ajoutaient à ceux du pa douaït pour compléter en Pharaon l'être divin, intermédiaire entre les dieux et les hommes.

Nous avons vu en détail que chacune des cérémonies de la fête sed était un développement des rites célébrés en raccourci

« se lever dans le pavillon à manger pour faire lever la majesté de ce dieu auguste Amon-Râ, afin qu'il repose (lire pour dans sa place de la salle de la fête sed ».

1. Sur ces chants et ces danses voir The festival Hall, pl. XV.

dans la « chambre d'adoration » : à cette multiplication des formes extérieures correspondait une augmentation proportionnelle des effets attendus du service sacré appliqué au roi.

D'abord la divinité du roi gagne par la fête sed ce caractère nouveau d'être proclamée solennellement en public, devant les délégués de toutes les villes de l'Égypte. Bien plus, la fête sed et ses renouvellements étaient célébrées à la fois dans « la terre entière » et non pas là seulement où le roi était présent. Ainsi aux rites secrets du pa douaït succédait la proclamation publique et éclatante de la divinité du roi, comme au jour de l'intronisation.

Comme témoins de cette divinité le roi laissait des statues qui restaient visibles dans les temples. Ces statues n'étaient plus la représentation de l'âme du roi, de son double, mais elles figuraient la personne vivante, divinisée certes, mais cependant humaine. Il semble que la fête sed donnait à la divinité du roi quelque chose de plus accessible et de plus populaire que les rites du pa douait.

Dans la « chambre d'adoration », on met le roi en état de célébrer le culte journalier. Mais la divinité acquise à ce moment par le roi s'épuisait dans les vingt-quatre heures et demandait un renouvellement quotidien. La fête sed aussi procure au roi un renouvellement de vie divine, comme les rites du pa douaît. Toutes les cérémonies du culte osirien que les dieux exécutent pour le roi, couronnement, embrassement, inscription sur les livres célestes, etc., concourent à ce résultat final. « Tu as fait les pavillons de la fête sed, que je célèbre (pour toi) à leur intérieur, dit le dieu Phtah-Totounen à Ramsès II et à Ramsès III; j'ai fixé ta couronne sur ta tête, moi-mème, de mes mains;..... j'ai embrassé tes chairs avec la vic et la force, le fluide (de vie) est derrière

<sup>1.</sup> Voir les inscriptions relatives aux fêtes sed publiées par Brugsch, Thesaurus, p. 127 sqq.

toi, pour la vie, la santé et la force 1! » A Abydos la déesse Safkhit dit à Séti I : « J'ai établi (smen) pour toites splendeurs dans mes livres comme l'adécrété Rà. Je t'ai fait le service sacré (khou)avec tes charmes protecteurs (saou); les paroles que je t'ai dites seront les sauvegardes, celles que ma main a écrites seront les rites protecteurs (khoutou) — de même a fait mon frère Thot. Toum lui-même nous a dit à tous deux : « Je me réjouis de ses destinées ». Nous avons tous deux réuni pour toi le Sud et le Nord (sam taoui) placés sous tes sandales; nous avons tous deux assemblé pour toi le lotus et le papyrus. Apparaissant en roi du Sud et du Nord, résidant dans ta barque en roi du Nord, tu as saisi les deux terres avec le pschent; tu t'assieds dans ton naos, tu entres dans ton temple comme Toum (le soleil couchant) dans l'horizon, tu sièges sur ton trône comme Horus sur son trône, quand tu t'es levé sur ton pavois de la fête sed, tel que Rà au début de l'année\* ». Après cette description de la fête, voici les bienfaits que le roi en ressent : « Tu recommences ton renouvellement, tu obtiens de refleurir comme le dieu Lune enfant, tu rajeunis, et cela de saison en saison, comme Noun au début de son temps, tu renais en renouvelant les fètes sed. Toute vie (vient) à ta narine, et tu es roi de la terre entière à jamais ». Ainsi, au sortir de la fête sed, le roi a renouvelé sa vie divine, non pour quelques heures comme dans la « chambre d'adoration », mais pour un très long espace de temps, pour « toujours ».



<sup>3.</sup> Abydos, 1, pl. 1.1, 1.32

«Toujours» pour les Égyptiens n'était pas un infini incommensurable; le renouvellement « éternel » de vie conféré par la fête sed ne dépassait pas en durée l'espace d'un certain nombre d'années. Ce nombre est le plus souvent vague. Les dieux disaient au roi: « Je te donne des années avec les fêtes sed » par éternité ». Il arriva ainsi que le signe sed et tes années par éternité ». Il arriva ainsi que le signe sed devint un symbole de durée indéterminée analogue à cet autre bien connu, le signe sheb \( \frac{1}{2} \). Quand le roi recevait des dieux des années de sed il leur présentait en échange des années de sheb, ou même le signe sed \( \); et désormais le roi et les dieux prenaient le titre de \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(



- 1. Ed. Naville, The festival Hall, p. 6.
- 2. Ed. Naville, The festival Hall, p. 9, pl. III, nº 13. Le groupe sassocie à la « clepsydre » ?) sheb le dieu lunaire cynocéphale, qui compte les jours et les mois. Lauth a établi que la clepsydre symbolise une division de l'éternité , comme le signe sed exprime une division de la durée infinie  $\delta$   $\delta$  (Konig Nechepsos, p. 141).
  - 3. Par exemple à Ombos (De Morgan, I, p. 330).

mière fois de la fête sed ») le roi procédait à des « renouvellements » de la panégyrie ( [] [] [] )¹. Ramsès II redemande ainsi jusqu'à cinq fois la vie divine aux rites qu'il avait reçus le jour de sa première fête. D'après les exemples connus jusqu'ici, ces renouvellements se succédaient à un intervalle de deux, trois et quatre ans : ainsi, l'on estimait que la vie divine transmise au roi par la fête sed, ne persistait guère au delà d'une durée de quatre ans.

Il n'était pas inutile de définir avec précision les effets attendus de la fète sed et leur durée présumée, parce qu'on a souvent attribué à cette panégyrie du culte royal un caractère exceptionnel et énigmatique. Le décret de Rosette rend l'épithète accolée au nom de Ptolémée Epiphane « maître des fêtes sed (tel que le dieu Phtah) » [ ] par χύριος τριακοντα-ετηρίδων 3; on a traduit « maître des panégyries trentenaires » et l'on s'est ingénié à résoudre un problème ainsi posé: pourquoi ces panégyries étaient-elles trentenaires?

Les égyptologues n'ont pu se mettre d'accord pour la réponse. Lepsius croyait que les fêtes sed marquaient des points de repère pour des périodes astronomiques de trente années'. Brugsch, renonçant à cette idée, y voit « un jubilé célebré par le roi après trente années de règne' »; on constate en esset, depuis la XVIII dynastie, plusieurs exemples de fêtes sed

<sup>1.</sup> Brugsch, Thesaurus, p. 1119.

<sup>2.</sup> Voir le résumé présenté par Breasted, A. Z., XXXIX, p. 59-60. Thoutmès III célèbre ses fêtes sed: la 1<sup>re</sup> l'an 30, puis en 33, 36, 40, 42; Aménophis III l'an 30, puis en...?, et en 36; Ramsès II, l'an 30, puis en 34, 36, 40, 42, 44.

<sup>3.</sup> Décret de Rosette, texte grec, l. 2; texte hiérogl., l. 2 (Recueil, VI, p. 5).

<sup>4.</sup> Cité par Brugsch, Thesaurus, p. 1119. Voir à ce sujet Lauth, König Nechepsos, Petosirus, und die Triakontaeteris (Sitzung der philos. Classe Akad. Manchen, 5 juin 1875), p. 109 sqq.

<sup>5.</sup> Das 30 jahrige Regierungs-Jubilaum (ap. Thesaurus, p. 1119-1132).

célébrées pour la première fois la trentième année du règne d'un Pharaon : ainsi sous Thoutmès III<sup>1</sup>, Aménophis III, Ramsès III<sup>2</sup>, Ramsès III<sup>3</sup>, Nechepsos (?)<sup>4</sup> — et les textes mentionnent parfois « la fète de l'année trente<sup>5</sup> », « les gratifications » données par le roi en « céréales de l'année trente<sup>6</sup> » à propos des panégyries sed. Malheureusement pour cette théorie plusieurs des dates connues pour la célébration des fètes sed ne concordent pas avec le trentième anniversaire de l'avènement des pharaons. Maspero a opposé aux textes cités par Brugsch les fètes sed célébrées pour la première fois par Pépi I, l'an 18, par Osorkon II, l'an 22<sup>7</sup>; et il faut ajouter l'an 2 de Montouhotpou, l'an 13 d'Hàtshopsitou<sup>8</sup>, sans parler

- 1. J. H. Breasted, The obelisy of Thutmose III (A. Z., XXXIX, p. 59-60).
- 2. Brugsch, loc. cit., p. 1123 sqq.
- 3. Sethe, A. Z., XXXVI, p. 64, n. 3; l'auteur ajoute les exemples de Pépi II et d'Ousirtasen I, en l'an 31.
  - 4. Lauth, König Nechepsos (loc. cit., p. 89 sqq. et 110).
  - 5. Lauth, p. 110:
  - 6. Brugsch, Thesaurus, p. 1122-1123.
  - 7. Revue critique, 15 mai 1893, p. 386.
- 8. Les exemples de Montouhotpou et d'Hâtshopsitou ont éte signalés par M. Sethe (A. Z., XXXVI, p. 64, 4, 3) dans un article où il donne une explication nouvelle de la fête sed. D'après Sethe, elle est bien un jubilé trentenaire de l'avènement duroi, mais le point de depart destrente années pout se déplacer avec chaque souverain. Il semble, dit Sethe, qu'on comptait les trente années non à partir de l'avenement réel du Pharaon, mais depuis le moment où celui-ci était (suivant l'usage constant) associe au gouvernement par son prédécesseur : de là l'explication de ces dates si irrégulières, qui s'opposent à l'hypothèse formulée par Brugsch.

Cependant, le cas de Ramsès II contredit complètement cette hypothèse. On sait que ce roi fut associe à son père à l'age de dix ans (Stele de Kouhan, l. 46-17); cependant ses actes officiels sont datés à partir de son avènement réel c'est-à-dire la mort de Séti Iee, et non depuis son association au trône (Maspero, Histoire, II, p. 387, n. 6). Ainsi l'un des cas où l'on peut le mieux vérifier la théorie de Sethe, ne lui est pas favorable. Sethe, il est vrai, suppose que Ramsès II, à l'àge de dix ans, n'avait pas l'àge réglementaire pour recevoir les rites de l'intronisation; aussi a-t-on, par exception, compté sa trentaine d'années depuis son avè-

des panégyries sed célébrées par des rois qui n'ont pas régné trente ans à des dates qui sont encore indéterminées. On ne peut donc justifier ni que la fète sed soit un jubilé qui tombe exclusivement la trentième année, ni que la « période sed » soit trentenaire, attendu que les panégyries se renouvellent tous les deux, trois ou quatre ans.

Mais pourquoi admettre que τριακονταετηρίς signifie « fète célébrée la trentième année? » Le sens le plus problable me semble être « fète d'une valeur de trente ans, qui donne des années par trentaines ». Cette interprétation est confirmée par la version démotique de Rosette, qui rend κύριος

« le maître des années de la fête sed ». Ces années sont au nombre de trente d'après le texte grec : mais trente est un terme vague. On a trouvé à Bubastis des textes où les dieux donnent au roi des fêtes sed de « douze ans chacune » ou de « cinquante ans chacune » ; il est évident qu'ici le nombre indique la durée d'influence de la fête et non la périodicité de la panégyrie; il est non moins certain que le chiffre d'années est pris au sens vague. Comme l'a écrit Naville la τριακονταστηρίς correspond à une mesure de temps très usuelle. « C'est environ une génération; au lieu de dire : Je te donne des années par siècles ou par centaines, comme nous le dirions, le dieu dit : Je te donne des années par mesures de

nement. L'inscription d'Abydos affirme cependant (pl. VI, l. 45) que Séti I a couronne son fils au moment de l'association, et d'ailleurs les tableaux des temples nous montrent le roi divinisé dès sa naissance par les rites qui accompagnent la nativité royale. L'hypothèse de Sethe ne me paraît donc pas plus convaincante que celle de Brugsch.

<sup>1.</sup> Lauth, loc. cit., p. 109.

<sup>2.</sup> Ed. Naville, The festival Hall, pl. XVII, no 11 
et Bubastes, pl. XLIV E

trente<sup>1</sup> ». Lauth a montré, d'autre part, qu'à l'époque ptolémaïque le signe  $\bigcap\bigcap$  « trente » peut signifier « les générations humaines <sup>2</sup> ». Concluons que la fête sed renouvelle théoriquement la divinité du roi pour la durée d'une génération. Dans le mot triacontaétéride, le chiffre vague trente s'applique d'ordinaire à l'avenir plutôt qu'au passé du règne. D'où la distinction capitale à établir entre l'influence active des rites journaliers du pa douaït et celle des cérémonies solennelles des panégyries royales.

- IV. Le nom de la fête sed n'indique donc en rien qu'elle ait un caractère exceptionnel ou n'implique nullement une différence de nature avec les autres rites du culte royal. Reste à expliquer pourquoi cette panégyrie était fixée tantôt à des dates proches de l'avènement, l'an 2, tantôt reculée jusqu'à l'an 15, 18, ou même 30 et 31 du règne. Je crois que nous arriverons à une solution en recherchant à quelle occasion le roi célébrait la fête sed.
- M. Maspero a émis l'idée que la fête sed pouvait être liée à l'inauguration d'un édifice religieux³; il me semble que tous les documents confirment cette hypothèse. Où trouve-t-on mention en dehors des temples, des fêtes sed? D'abord dans les carrières de pierres, dans les chantiers des mines où l'on envoyait des expéditions chercher des matériaux pour la construction des temples\*. Les monuments eux-mèmes, obélisques,
  - 1. Ed. Naville, Le decret de Phtah Totounen T. S. B. A., VII, p. 435.
- 2. Lauth, loc. cit., p. 131, cite un texte de Philae où les 1 1 1 1 2 sont opposés aux ceux qui sont sur terre »; le même texte existe à Dendérah; le groupe 1 1 1 2 yestremplacé par 1 1 4 westremplacé par 1 1 1 westremplacé par 1
  - 3. Revue critique, 15 mai 1893, p. 387.
- 4. Ouady Mayharah (L. D., II, 116) mention de la première fois de la fête scd de Pépi I, et de la mission envoyee aux carrières à cette occasion; Ouady Hammamát (L. D., II, 115) mêmes mentions, avec figuration

parties de temples ou temples entiers, sont datés de telle ou telle fête sed soit « la première fois », soit les fois suivantes . Dans la plupart des tableaux relatifs à ces panégyries on a soin de figurer le dieu principal et les dieux parèdres au mo-

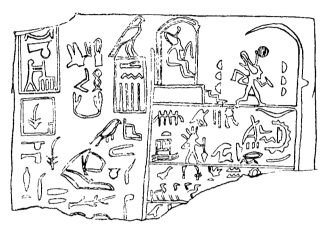


Fig. 86. — Le roi Den dans le payillon sed, et exécutant les courses de fondation (Petrie, Royal Tombs, I, pl. XV, 16).

ment où ils viennent « voir les beautés du monument » » élevé par le roi, le roi énumère scrupulcusement les fondations en terre ou en revenus qui subviendront aux frais du temple ».

du naos de la fête se l, pour le même roi (fig. 87,88). Carrières d'Assouan, représentation du sam-taour et de la royale montée au temple pour le même roi sans doute à la même occasion voirp. 106, fig. 22). Les rochers de l'île de Sehel, où passaient les chalands chargés de pierres rares, ont gardé des inscriptions relatives aux fêtes sed (Brugsch, Thesaurus, p. 1127 sqq.) L'expédition dite de l'encens ou Pouanit sous Hatshopsitou a lieu pour les préparatifs d'une fête sed (beir el Bahari, III. pl. LXXXII, 1.4).

- 1. Je me conterai de citer l'obé'isque d'Ousirtasen I à Héliopolis (L. D., II, 118), de Thoutmès I à Karnak (L. D., III, 6), d'Hâtshopsitou à Karnak (L. D., III, 22), de Thoutmès III à Constantinople (L. D., III, 60), etc.—Pour les temples, les exemples sont innombrables.
- 2. Par exemple, Abydos, I, pl. 34 a réponse du Cycle des dieux à l'Anmoutef.
- 3. Abydos, I, pl. 28 h. Ed. Naville, The festival Hall, pl. VI. Voici la traduction, donnée par M. Maspero, de l'inscription qu'on trouvera repro-

Fort souvent les scènes ritualistiques de fondation d'un édifice, soit les pieux plantés par le roi<sup>1</sup>. l'érection des obélisques, la course des vases, ou l'inauguration par le feu<sup>2</sup> accompagnent les tableaux des fètes sed. Les dédicaces des temples par le roi attestent que le Pharaon les a construits pour y recevoir

des dieux le don de nombreuses fêtes sed: « Le roi a fait ce temple en monument de lui-même à ses pères les dieux..., pour qu'ils lui donnent des fêtes sed très nombreuses sur le siège de l'Horus des vivants ». Telle est la formule mille fois répétée: en échange de tel monument les dieux donnent au roi le renouvellement de la vie par

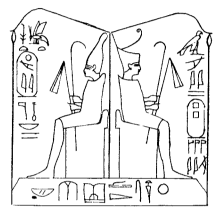


Fig. 87. — Pépi I dans le naos des fêtes sed aux carrières du Ouady Hammamât (L. D., 11, 115).

la fête sed. J'en conclus qu'on appelle sed la célébration

duite par notre figure 82, p. 250: « L'an 22, le mois de Shàït, se lever dans le temple d'Amon qui est dans la salle des fêtes sed, se poser sur le trône portatif, prendre la protection des deux pays par le roi, instituer des musiciennes du temple d'Amon et instituer toutes les femmes de sa ville qui lui sont servantes depuis le temps des ancêtres et qui lui sont servantes en tout temple, payant tribut (au dieu par leur travail annuellement; car Sa Majesté cherche les occasions les plus grandes d'enrichir son père Amon-Rà, parce qu'il prépare la première fête sed de son fils, et le joignant à son trône, il lui prépare de grandes multitudes (de fêtes) dans Thèbes, maîtresse des barbares, disant : « Le voilà (le roi) en face de son père Amon, et Thèbes a été établie en sa hauteur et en sa largeur, purifiée et remise à son maître, et les inspecteurs de la maison royale ne lui ont pas retranché de terre, et ses gens ont été établis par les âges au grand nom du dieu bon (Revue critique, 15 mai 1893, p. 387).

- 1. Temple d'Abousir, Ve dynastie (A. Z., XXXVIII, pl. V); Ouady Magharah), Pépi I (L. D., II, 116); Louxor, temple d'Aménophis III (Gayet, pl. LXXII-LXXIII).
- 2. Temple de Soleb inauguré lors de la fête sed par Aménophis III (L. D., III, 83-84; cf. p. 139, fig. 32-33).

solennelle des rites osiriens pour le compte du roi et des dieux, à l'occasion de l'inauguration d'un édifice nouveau affecté au culte du roi et des dieux.

Si la célébration d'une première fête sed par le roi est liée à l'inauguration d'un temple ou d'une partie de temple, on ne s'étonnera plus de constater des variations de dates pour ta célébration de ces panégyries : la fête sed tardait plus ou moins selon que l'édifice était plus ou moins vite achevé. Nous avons vu que dès son intronisation le roi devait le ser-



Fig. 88. — Course de fondation et sacrifice humain par Pépi I à l'occasion de sa première fête sed (L. D., 11, 116).

vice du culte divin à ses pères les dieux : pendant les premières années du règne, le Pharaon utilisait les temples déjà existants, mais il ne lui était pas indifférent d'officier dans un édifice construit par lui-même. Quand le roi entrait dans un temple bâti par ses prédécesseurs, il ne reconnaissait pas dans les tableaux ritualistiques, sa propre image, mais les portaits de ses ancêtres; ce n'était pas son nom qui était inscrit dans les cartouches; à d'autres qu'à lui les faveurs des dieux étaient promises par les textes qui encadrent chaque scène du culte. Sans doute le roi pouvait, au mépris des anathèmes, marteler les noms de ses pères et faire graver aux

mêmes places ses propres cartouches: le procédé a été fréquent à toutes les époques; mais ce n'était là qu'un pis aller. Dès son intronisation, chaque Pharaon faisait commencer les travaux pour un ou plusieurs temples édifiés en son nom. Suivant les dimensions de l'édifice, les ressources du trésor, les incidents de la politique intérieure ou extérieure, la construction du temple était plus ou moins rapide. L'édifice une

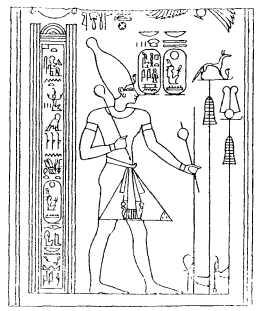


Fig. 89. — Séti I sortant de son temple de millions d'années (Abydos, I, pl. 28 c).

fois terminé, l'an 2, 45, 48, 23, 30 ou 31 de son règne, le roi l'inaugurait en grande pompe devant des délégués de tous les temples et y prenait le bandeau sed avant de célébrer le culte divin auquel ses propres statues étaient associées.

Le temple que le Pharaon faisait construire à son nom comprenait une salle, parfois une portion plus grande de l'édifice, qui paraît être ce que le roi appelle « son édifice qui est dans le temple » ( On retrouve cette salle ou ces salles à Deir el Bahari, Louxor, Abydos, Médinet Habou, en un mot dans les temples généralement situés sur la rive occidentale du Nil, qu'on désigne d'habitude sous le nom de « temples funéraires » parce que le roi y reçoit le culte osirien. C'est là qu'on a retrouvé les scènes de la nativité, de l'intronisation et du culte royal soit au pa douaît soit dans les salles de la fète sed. A Médinet Habou la partie réservée au roi forme un édifice séparé. On y trouve, le long d'une paroi, une baie ouvrant sur une cour et percée à une certaine hauteur; un escalier intérieur y donnait accès; vue de l'intérieur la baie avait l'aspect d'une grande fenêtre ou d'un balcon. Le nom de cette baie était seshed, c'est-à-dire le nom même du bandeau royal que le roi ceignait dans ses « levers²; » j'estime que l'identité de ces termes n'est pas fortuite et que l'on a donné le nom du « bandeau » à l'endroit où le roi le prenait solen-

- 1. Voir les textes cités plus haut, p. 40, n. 1. Des représentations schématiques de ce hâit du roi sont données à Louxor et à Abydos (voir nos figures 68 et 89). Je pense que c'est à ce hâit que se iapporte le titre fréquent des Pharaons « Horus maître du palais (hâ) » (cf. p. 206, n. 2) ou « Horus qui est dans le palais » (Hor âmi hâit). Cf. p. 19, n. 1 et 2.
- 2. La plupart des textes relatifs au mot seshed déterminé par la bandelette et la maison, ont été réunis par Brugsch, Wêrth., p. 1318 et Snppl., p. 1135. Le mot désigne des ouvertures, baies ou fenêtres, percées dans la façade d'un palais (Conte du prince prédestiné, pl. II, l. 4); le mot désigne aussi la porte d'entrée des naos, à laquelle on accède par un escalier (Stèle de Piankhi, verso, l. 28); dans la baie seshed il y a assez de place pour que le roi « y fasse son lever à son intérieur », aussi l'appelait-on « baie du lever » (Brugsch, Suppl., p. 1166); et le roi y fait son lever avant de monter au sanctuaire du dieu principal. Il est donc certain que « baie » seshed et « pavillon seshed » désignent l'édicule avec escalier où le roi est intronisé lors de la fête sed. Ce pavillon, vu de la cour en contrebas, devait avoir l'aspect d'une

nellement. Sur cette baie, bien en vue, on devait dresser le pavillon des fêtes sed. Le grand papyrus Harris nous dit que cette partie du temple est « un édifice pour le roi avec une grande baie seshed pour le lever du roi, toute (revêtue) d'or fin¹». Il n'est pas douteux pour moi que le temple n'ait été inauguré lors de la fête sed de l'an 30 de Ramsès III, car le papyrus, naturellement postérieur, qui recense les fondations faites à ce moment a été rédigé peu après, l'an 32 du règne.

fenêtre ornée : d'où le sens « fenêtre, balcon » que le mot seshed a pu prendre.

- 1. Grand Papyrus Harris, pl. IV, l. 11 sqq. Cf. Peuillet. Recueil, XVIII, p. 175; l'auteur se trompe sur l'emplacement à proposer pour l'édifice. M. Daressy a retrouvé dans les ruines de Médinet Habou l'emplacement probable de l'edifice consacré au roi : « Cet édifice comprenait trois travées .. chacune était percée d'une ouverture à son extrémité : sur les bas-côtés, c'etaient des portes ouvrant sur la grande cour; au milieu, la baie était élevée de près de deux mètres au-dessus du sol, du côté de l'edifice on y accédait au moyen d'un escalier en partie conservé, mais dans la cour cette ouverture avait l'aspect d'une loggia; c'est le balcon seshed dont parle le Papyrus. » (Recueil, XX, p. 81.)
- 2. Voir par exemple, Abydos I, pl. 28 c (notre fig. 89) et Louxor, pl. LXXII, notre fig. 68). Pour la « statue de millions d'années » cf. Maspero, Comptes rendus Acad. des Inscriptions, 1900, p. 113.
- 3. M. Naville vient d'émettre tout dernièrement (Recueil, XXIV, p. 112) l'idée que les édifices archaïques des rois d'Abydos étaient non point

Cet édifice réservé au culte royal, on l'inaugurait, comme nous l'avons vu, à des dates variables; mais il semble assuré que sous la XVIII° et la XIX° dynastie, on s'efforçait de faire coïncider l'inauguration avec la date de la trentième année de règne. Il n'en faut pas conclure que la panégyrie était « trentenaire »; mais les Égyptiens, très attachés aux jeux de mots mystiques, croyaient de bon augure qu'une fête donnant au roi la vie pour le temps d'une génération (30 ans) tombât sur cette date de la trentième année grâce à laquelle le règne accompli avait deja la durée d'une génération humaine. Au conte des deux frères, le héros, devenu roi d'Égypte, règne juste trente ans

leurs tombeaux, mais des temples où se celébrait le culte de leurs doubles. On aurait là les types primitifs des temple de millions d'années. D'où la présence de tant de fragments relatifs aux fêtes sed dans ces monuments; à cette époque on gravait le souvenir de ces fêtes non sur les murailles du temple, mais sur des palettes de schiste, suspendues en ex voto dans les chambres, et qui sont arrivées jusqu'à nous. Je me rallie entièrement à l'opinion si bien exprimée par M. Naville.

<sup>1.</sup> J. Breasted, Zur Heb-Shed Frage, A. Z., XXXIX, p. 85.

<sup>2.</sup> L'observation a eté faite par Lauth, *loc. cit.*, p. 114. Au papyrus d'Orbiney pl. XIX, l. 6) on lit bien le chiffre trente, quoique certains auteurs aient lu ou traduit *vingt* le chiffre en question (Maspero, Les contes populaires, p. 32).

idéal réalisé et, sans doute, quand les circonstance s'y prêtaient, on savait attendre cette coincidence heureuse pour donner un éclat particulier à la fête sed.

V. Puisque la fête sed ne se distingue des rites de la « chambre d'adoration » que par une plus grande solennité et une influence plus persistante que le roi en ressent, on peut se demander si le culte royal n'a pas adopté ici encore les formes solennelles du culte des autres êtres divins, les dieux et les morts osiriens.

En ce qui concerne les dieux il faut noter tout d'abord que les textes relatifs au fêtes sed les associent toujours à la célébration de la fête. Le concours des dieux est indispensable au roi pour les purifications, le couronnement, l'embrassement d'où il sort divinisé; puis le roi partage avec eux le repas sacré. Aussi est-il naturel d'attribuer aux dieux Amon-Rà et Phtah Totounen, qui président aux panégyries, comme aux Pharaons, le titre de « maîtres des fêtes sed<sup>1</sup>». Ramsès II dira à son père Phtah : « J'ai célébré ta grande fête sed<sup>2</sup>; » ailleurs on atteste que tous les rites dont le Pharaon bénéficie à ce moment sont ceux que l'on offre à Rà le premier jour de l'an<sup>2</sup>; ou bien on rappelle que le dieu s'est lui-même assis sur le double trône dans le pavillon de

<sup>1.</sup> Voir plus haut, p 257-258. D'après les textes des pyramides, sous l'Ancien Empire, la fête sed était essentiellement celle du dieu Toum (Pépi II, l. 807. Voir le texte cité plus loin, p. 272, n. 2); au début de l'empire thébain Amon-Rà est le patron de la fête sed; à partir des Ramsès ce rôle semble réservé à Phtah Totounen et aux divinités du Delta, Sokhit, Bastit. On appelle la panégyrie du nom de « la fête sed de Phtah Totounen » (cf. Ed. Naville, The festival Hall, p. 5 et T. S. B. A., VII, p. 135 et Brugsch, Thesaurus, p. 1131).

<sup>2.</sup> Le decret de Phtah Totunen, 1. 34.

<sup>3.</sup> Abydos, I, pl. LI, I. 32. Cf. p. 256. Au premier jour de l'an on célébrait en effet une fête à tous les dieux. D'après les tableaux de Dendérah, ce jour-là à l'aube, on portait processionnellement la statue du dieu principal sur la terrasse du temple pour recevoir ses àmes et ses doubles dans l'embrassement des rayons du soleil levant (Mariette, Dendérah, texte,

fête, et qu'il a reçu l'insigne 💬 et ceint à plusieurs reprises le bandeau shed dont la tête des dieux s'orne comme celles des rois.

Ces allusions des textes out été récemment confirmées par la découverte de tableaux peints sur un sacrophage actuellement au musée de Berlin, où l'on voit représentée la fête sed du dieu Osiris<sup>3</sup>. Le couronnement du dieu par le prètre Anmoutef, en présence des « enfants royaux, » ici les « enfants d'Horus », l'adoration du dieu sur le double trône (fig. 90), et la présentation du repas sacré y sont figurés comme dans les fêtes royales d'Abousir, de Soleb ou de Bubastis. Notons aussi la double course du roi avec la rame et le fléau, la course du roi avec le taureau Hâpi, l'érection des obélisques, toutes scènes relatives à la fondation d'un édifice', dont la présence atteste que pour les dieux aussi la fête sed était liée à l'inauguration d'un temple. Le costume caractéristique du roi dans la fète sed est ici porté par Osiris\*: enfin tous les rites osiriens étaient, comme il est naturel, répétés

p. 192). Cet embrassement donnait à la statue divine ce que les rites du pavillon donnaient à la personne du roi dans les fêtes sed.

<sup>1.</sup> Temple d'Ombos (De Morgan, I, p. 330) et Décret de Phiah, 1. 17, 33.

<sup>2.</sup> Voir Rituel du culte divin, p. 131; le dieu est appelé ici et ailleurs (Grébaut, Hymnes, p. 21 « celui qui renouvelle (la fête) du bandeau seshed »

l'orné du bandeau seshed de l'accident du bandeau l'accident des pyramides, il est question du bandeau qui ceint le front de Ra (Fépi I, 1, 89). Voir p. 89, n 1.

<sup>3.</sup> G. Moller, Das Hb-sil des Osiris nach Sargdarstellungen des neuen Reiches (A. Z., XXXIX, p. 71 sqq., avec figures et 2 planches reproduites ici fig. 90).

<sup>4.</sup> Cf. p. 140, fig. 35.

<sup>5.</sup> Ce costume est celui dont est revêtue la célèbre statue d'Osiris du Musée du Caire (cf. Maspero, Histoire, I, p. 131).









Fig. 90. — La fête sed d'Osiris (d'après G. Möller, I. Z., XXXIX, pl. IV et V).

au bénéfice de celui qui les avait reçus le premier au début des âges 1.

Tout mort étant identifié à Osiris, la fête sed devait s'adresser



Fig. 91. — Les enseignes divines precédant la momie d'un défunt osirien (Leemans, Musée de Leyde, section T, pl. II).

aux défunts comme aux dieux et aux rois. Dès les textes des pyramides on constate en effet que le mort osirien reçoit le bandeau se shed avec les rites habituels<sup>2</sup>; les bas-reliefs des stèles<sup>3</sup> et les vignettes des papyrus<sup>4</sup> nous montrent parfois le

- 1. Dans un hymne à Osiris du papyrus de Hunefer (éd. Budge, p. 75), on dit au dieu « qu'on a donné à son fils Horus la royauté sur terre, on lui a compté le trône de Seb, la dignité excellente de Toumou, en l'établissant dans les écritures et dans l'amit pou inscrit sur une brique de fer, suivant l'ordre de ton père Phtah Totounen ». Il s'agit ici d'une fête sed célébrée pour le compte d'Horus.
- 2. Pépi II, l. 807, texte cité par G. Moller. On dit au défunt : « Les deux portes du ciel s'ouvrent pour toi, Isis te fait la libation nini, Nephthys (te dit : Viens) en paix; elles voient leur frère (le défunt) dans la fête de Toum » () () () () Le texte décrit ensuite la prise de possession par la mort des pays du Sud et du Nord, ses purifications et son couronnement. Il ne peut être question ici que de la fête sed.

Le bandeau seshed est mentionné comme coiffure du mort dans la pyramide de Pepi I, l. 413, Mirinri, l. 591) et dans les rituels funéraires publiés par Budge, The book of the devel, p. 120, l. 15, 170 l. 6, où le défunt « commande avec son bandeau seshed parme les hommes »; p. 335, l. 7 sqq., le défunt dit : « Je me suis oint du parfum de fête, je me suis ceint du bandeau seshed, j'ai mis mon sceptre umes dans ma main... ».

- 3. Louvre Stele C 15 on les enseignes divines defilent en cortège funeraire.
- 4. Leemans, Monuments égyptiens du Musee de Leide, section T, 1, pi. II (voir notre fig. 91) et papyrus funéraire nº 16.

défunt précédé des enseignes divines qui lui font le chemin comme au Pharaon; dans les tombeaux tout mort, qu'il soit de sang royal ou simple particulier, va lui aussi en « royale montée » recevoir l'embrassement et l'insigne des fètes sed des mains de son père Osiris . Ici encore nous constatons l'identité des conditions d'existence imaginées pour tous les êtres honorés du culte osirien, dieux, morts ou rois: engendrés par les dieux, purifiés, couronnés, consacrés par les dieux, ils partagent fraternellement les rites de l'intronisation, de la chambre d'adoration, et des fètes sed.

## VI. En dehors de la fête quotidienne du pa douait et des

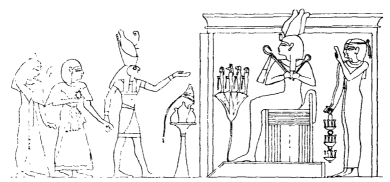


Fig. 92. — Le mort osirien exécute la « royale montée » vers Osiris. Isis et Nephthys donnent les insignes sed (L. D., III, 232).

panégyries espacées des fêtes sed, d'autres occasions se présentaient de renouveler le service sacré au profit du roi. On remarquera que ce culte renouvelle toujours les rites du couronnement, et que les jours de fête sont des anniversaires de la naissance du roi ou de son intronisation. Ces fêtes sont inscrites aux calendriers des temples dès l'époque archaïque et se célèbrent le même jour dans toutes les villes de l'Égypte;

- 1. Voir la royale montée de Ramsès I, mort, auprès d'Osiris (L. D., III, 123) et celle d'un simple particulier (fig. 92).
- 2. A. Pellegrini, Nota sopra un' iscrizione egizia del Museo di Palermo, pl. I et II. Voir l'excellent commentaire donné par Naville, Recueil de travaux, XXI, p. 113 sqq.

elles sont restées en usage jusque sous la période romaine 1.

D'autre part les calendriers des temples mentionnent le culte du roi comme complément indispensable de la plupart des fêtes divines. On conserve au musée de Palerme un bloc de pierre qui porte gravé un calendrier des fètes auxquelles participent des rois de la période archaïque jusqu'à la Ve dynastie. A propos de telle ou telle fète de tel ou tel dieu, on voit quels sont les rites célébrés par le roi ou au profit du roi. Par exemple à l'occasion de la fête « naissance d'Anubis », on exécute pour le roi « le couronnement du Sud et du Nord (souton khâ bàit khâ), la réunion des deux régions (sam taouï) et la procession autour du mur du pavillon de la fète sed » (rer ha ânbou heb sed); ajoutons que le roi « suit les dieux du sam-taouï »(shes noutirou). Tous les rites du couronnement sont répétés au complet, v compris la « royale montée au temple » (souton bes) tels que nous les énumère l'inscription de Deir-el-Bahari. Parfois on se contente du couronnement du roi du Sud, ou du couronnement du roi du Nord, par exemple pour « tendre le cordeau de fondation d'un temple » pour procéder à « la course du taureau Apis », ou pour « suivre » la barque d'un dieu.

A l'époque classique ces traditions subsistent. Prenons comme exemple la fête célébrée le premier jour de l'an,

<sup>1.</sup> La pierre de Palerme mentionne la sête de la naissance du roi des dynasties archaïques Khasekhemouï (Ed. Naville, loc. cit., p. 117) les sêtes de souton khû, bàit khû, rer ha ànbou, et les panégyries sed pour differents rois. Pour l'époque classique, on a de nombreuses mentions des sêtes royales, par exemple au calendrier des temples de Ramsès III à Médinet Habou (Brugsch, Thesaurus, p. 364: sêtes de souton khû, de neheb ka, inscription du nom royal par Amon sur les seuilles de l'arbre àshed); les récits de campagne en Asie mentionnent la célébration des sêtes royales même en pays étranger (Maspero, Le récit de la campagne de Touthmès III contre Mageddo, ap. Etudes de mythologie, IV, p. 218, sqq). A l'époque grecque, les décrets de Canope et de Rosette instituent des sêtes pour Ptolémée III et Ptolémée V les jours anniversaires de la naissance et de l'avènement, au premier jour de l'an, etc. (cf. Beurlier, De dwinis honoribus quos acceperunt Alexander et successores ejus).

le jour où « l'on donnait la maison à son maître », c'est-àdire où l'on renouvelait les rites d'inauguration du temple et d'installation du dieu dans sa demeure. A cette occasion le dieu Horus, le prototype divin du Pharaon, le dieu héritier, était honoré d'une panégyrie, la fête de Neheb ka' 🛴 🖁 📗 🐧 que les textes des calendriers appellent « la fète du couronnement d'Horus d'Edfou, le fils du soleil aimé des hommes » ( $\frac{2}{7}$ )  $\frac{1}{3}$   $\frac{1}$ calendrier de Ramsès III à Médinet Habou nous apprend que ce même jour de Neheb ka on couronnait à nouveau ( 😂, le Pharaon2. Les textes d'Edfou nous ont laissé une description suffisante du cérémonial de ces fètes. Après une procession suivie par le roi () 🔏 🔊 « suivre Horus »), on servait le repas funéraire au dieu Horus en l'invitant à la bienveillance vis-à-vis du Pharaon. Puis on procédait au lancer des quatre oiseaux et au tiré des quatre flèches (cf. p. 105) et l'on proclamait que le dieu et le roi avaient pris simultanément la couronne royale. Ainsi, dans la fête de Neheb ka comme dans la panégyrie similaire du dieu Min³ on associait le culte du roi à celui du dieu en renouvelant les rites de l'intronisation 5.

1. Voir sur la fête de nebeb ka les textes cités par Brugsch, Thesaurus, p. 125.

2. Brugsch, Thesaurus, p. 364: 
$$\frac{1}{2}$$
  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}$ 

<sup>3.</sup> Brugsch, Drei Festkalender, p. 12, pl. VII, l. 18-24.

<sup>4.</sup> Pour le Ramesseum, Champollion, Monuments de l'Égypte et de la Nubie, III, pl. CCIX sqq.; pour Medinet Habou, L. D., III, 212-213. Cf. Daressy, Guide à Medinet Habou, p. 121-127.

<sup>5.</sup> A l'époque grecque, on permit aux particuliers d'élever à domicile un naos pour le culte du Pharaon et d'y célébrer les fêtes mensuelles et annuelles (Rosette, l. 13-52). Ce culte privé prit dans l'Égypte grecque

VII. Les honneurs divins rendus au roi subsistaient-ils après sa mort? Le témoignage des monuments est affirmatif. Les temples que chaque roi fondait de son vivant pour le culte des dieux et de sa propre image qui leur était associée, avaient des revenus perpétuels précisément pour continuer à la statue du roi mort le service sacré inauguré pendant sa vie. Les fètes royales des calendriers que j'ai déjà cités, ceux de la pierre de Palerme et du temple de Médinet Habou, étaient certainement célébrées après la mort des rois fondateurs; on possède d'ailleurs des registres de comptabilité d'offrandes à fournir à des statues royales d'Ousirtasen II et d'Ousirtasen III, qui témoignent d'une persistance effective, après la mort, d'un service sacré<sup>1</sup>. Dans les temples certaines salles ou des édifices entiers restaient consacrés à la divinité de tels ou tels roi : à Semnèh on restaurait sous la XVIIIº dynastie le culte d'Ousirtasen III (XIIe dyn.), associé à Amon Doudoun comme patron du temple2; à Médinet Habou, Ramsès II était titulaire d'un sanctuaire où l'on adorait son « image divine » enfermée dans la barque sacrée des dieux; dans le même temple on voit figurer aux têtes du dieu Min « les statues du roi du Sud et du Nord par devant le dieu », et les chants liturgiques s'adressent aux rois défunts comme au roi régnant et à la divinité principale du temple. A plus forte raison peut-on admettre que dans le temple qu'ils avaient construit

un assez grand développement surtout auprès des associations collégiales. Il ne semble pas en usage au temps pharaonique, bien qu'à l'époque thébaine on trouve parfois des représentations du Pharaon dans les tombes privées (par ex. Aménophis III au tombeau de Khâmhâït, Maspero, Histoire, II, p. 297).

<sup>1.</sup> L. Borchardt, Der zweite Papyrusfund von Kahun (A. Z., XXXVII, p. 95-96). Cf. G. Foucart, Revue hist, des Religions, t. XLIII.

<sup>2.</sup> L. D., III, 55.

<sup>3.</sup> Daressy, Notice explicative des ruines de Medinet Habou, p. 142.

<sup>4.</sup> L. D., III, 213. — Cf. Daressy, Notice. p. 124. Sont présentes les statues de Ramsès III, le roi vivant. de Set Nekht, Seti II, Minephtah, Ramsès II, Séti I, Ramsès I, Horembeb, Aménophis III.

大学 一大学をからいというないないというというというというという

pour leur fête sed, les rois défunts continuaient à être adorés (fig. 93, 94).

Au point de vue humain, tout roi mort devenait un dieu osirien comme tout homme honoré du culte funéraire : aussi chaque Pharaon possédait-il, en outre de son temple de millions d'années où l'on adorait en lui le dieu terrestre, un tombeau

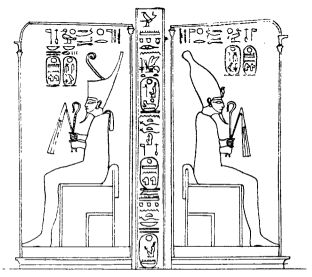


Fig. 93. — Ramsès I adoré, après sa mort, dans le double naos (L. D., III, 151 b).

où l'on adressait le culte à son cadavre osirien. Là on donnait au roi défunt le titre divin « Osiris » à la place de celui d' « Horus » qu'il portait de son vivant (fig. 94). On disait d'un roi défunt qu'il « allait au ciel ' », qu'il « s'éveillait au ciel, comme un dieu en voyant Râ' », qu'il y « renouvelait sa vie ' »; et l'on spécifiait « qu'il reposait dans la région d'outretombe comme Osiris » tandis que le roi régnant « se lève comme le soleil et siège comme Horus sur le trône de

<sup>1.</sup> Ce sont les expressions des « Aventures de Sinouhit » et du « Conte des deux frères ». Voir Maspero, Contes populaires, p. 31 et 96.

<sup>2.</sup> Abydos, I, pl. VIII, 1.76.

<sup>3.</sup> Abydos, I, pl. VII, l. 63 et pl. VIII, l. 78.

Toum<sup>4</sup>». En fait le roi mort, qui ne rend plus aux dieux le service divin dont la charge constitue vraiment la dignité royale, n'est pas, dans l'autre monde, d'une condition supérieure à celle du commun des mortels. Son tombeau ne se distingue que par des proportions gigantesques des autres tombes humaines; sa momie reçoit les mêmes bandelettes, les mêmes amulettes; on lui ouvre la bouche et les yeux, on lui rend son àme et son ombre, on lui sert le repas funéraire comme au plus humble de ses anciens sujets, avec les mèmes gestes et les mêmes formules'. Le roi défunt n'échappe pas non plus aux vicissitudes qui menacent tout mort parmi les hommes; lui aussi doit connaître les stratagemes sacrés pour trouver la route des paradis<sup>3</sup>, lui aussi doit prendre passage sur la barque de Râ pour combattre les dieux ennemis du soleil4; lui aussi doit passer des conventions avec les prêtres pour avoir sa table sûrement servie dans l'autre monde 5.

Le roi mort redevient donc, dans une certaine mesure, un homme; mais n'oublions pas que cet homme défunt est consacré dieu par les rites funéraires qui sont identiques à ceux qui font du Pharaon un dieu pendant la vie. Ce retour à la condition mortelle pendant la vie d'outre-tombe ne pouvait que donner un caractère religieux plus complet à la personnalité du Pharaon. Le roi épuisait, en son existence, toutes les conceptions possibles du divin que s'étaient formées les Égyptiens : dieu surhumain par la naissance et par la charge

<sup>1.</sup> L'opposition est bien marquée, dans ce texte, entre le roi régnant et le roi mort; il s'agit de Ramsès II s'adressant à son père Séti I (Abydos, I, pl. VIII, l. 77. Cf. Maspero, La grande inscription d'Abydos, p. 50-51).

<sup>2.</sup> Les textes des Pyramides royales de la VIe dynastie et des hypogées thébains sont identiques à ceux qui se trouvent aux tombeaux des simples particuliers.

<sup>3.</sup> A Medinet Habou, Ramsès III navigue dans les champs d'Ialou (Daressy, Notice, p. 152-153).

<sup>4.</sup> Le « livre de ce qu'il y a dans l'Hadès » est gravé dans les tombes royales. Cf. E. Lefébure, Le tombeau de Séti I.

<sup>5.</sup> Par exemple inscription de Thoutmès II, R. I. H., p. xix.

royale, il devenait aussi l'homme divinisé après le trépas. Ainsi se résumait en lui tout ce que l'on savait de la divinité.

VIII. Il résulte de l'étude des formes du culte royal que tout Pharaon était adoré: 1° le jour de son intronisation réelle: 2º chaque jour dans tous les temples avant toute célébration des rites du culte divin, dans le lieu appelé pa douait; 3° aux panégyries solennelles des fêtes sed, dans un temple construit spécialement au nom du roi régnant; 4º dans des fêtes spéciales, telles que celles de souton khû, bàit khû, de neheb ka. où l'on renouvelait plusieurs fois par an les rites d'intronisation; 5° après la mort, dans les temples fondés de son vivant à son nom divin. Enfin, dans le tombeau où reposait sa dépouille mortelle, le roi recevait le culte ordinaire des morts osiriens. Ce culte sous ses différentes formes s'adressait soit au roi présent et paraissant en personne dans le pa douait et dans la salle des fètes sed, soit aux statues du roi résidant à demeure dans le pa douaït et dans les « temples de millions d'années ».

Nous concluons que depuis le jour de son intronisation le Pharaon recevait quotidiennement le culte divin. Or, on a admis généralement jusqu'ici que « les Égyptiens, dans la période ancienne de leur histoire, ne poussaient pas jusqu'à ses dernières conséquences l'idée de la divinité du Pharaon » et « qu'on ne lui vouait ni temple ni offrandes tant qu'il était parmi les vivants ». Ce serait une innovation du Nouvel Empire thébain que d'avoir dédié des sanctuaires à l' « image vivante du roi » comme Aménophis l'a fait à Soleb. Encore observait-on que — pareils à Auguste qui refusa à Rome les honneurs divins acceptés par lui dans les provinces — les Pharaons n'autorisaient le culte de leur personne qu'en pays

<sup>1.</sup> Erman, Egypten, p. 93, qui cite Ed. Meyer, Geschichte des Altertums.

conquis, en Nubie (Semneh, Soleb, Sarrah) ou en Syrie (Tounipa) 1.

Cette théorie a déjà été, à juste titre, combattue par M. Maspero: il a fait observer que dès l'Ancien Empire « plus d'un fonctionnaire s'intitula, tantôt du vivant de son maître, tantôt peu après sa mort, prophète de l'Horus qui vit dans le palais, prophète de Sondi, prophète de Khéops, prophète de Khéops, de Mykérinos, d'Ousirkaf, ou d'autres souverains2 ». On sait aussi que Thoutmès III vivant fit transporter sa propre statue de « millions d'années » au temple de Phtah, à Thèbes, pour y recevoir un culte dûment réglementé<sup>3</sup>. A côté de ces faits probants si l'on admet : 1° que les rites d'intronisation sont un véritable culte; 2º que par les rites du pa douait le roi est divinisé et adoré chaque jour dans tous les temples avant tout service divin; 3° que les rites des fètes sed sont semblables à ceux de l'intronisation et du pa douait, - ce que j'ai essayé d'établir ici - on conviendra que le roi devenait un dieu du jour où il prenait la couronne, et cela depuis la période archaïque jusqu'aux derniers temps de la civilisation égyptienne.

Mais la divinité du roi a un caractère tout spécial; nous avons dit déjà que les Égyptiens adoraient en Pharaon non point l'homme plus fort, mieux né, plus riche que les autres, mais le fils des dieux et leur prêtre, qui sert d'intermédiaire entre les hommes et les dieux. De ce prêtre dépendait le culte des dieux et des morts. Ce culte ayant conservé les

<sup>1.</sup> Ousirtasen III à Semneh (L. D., III, 55); Aménophis III à Soleb (L. D., III, 83-88; Ramsès II à Sarrah (Recueil, t. XVII, p. 163); Thoutmès III à Tounipa (cf. Maspero, Histoire, II, p. 271).

<sup>2.</sup> Maspero, Histoire, I, p. 266, n. 1.

<sup>3.</sup> Maspero, Comptes rendus de l'Academie des Inscriptions, 1900, p. 113 sqq.

<sup>4.</sup> Quand, par suite d'une invasion étrangère victorieuse, le roi d'Egypte n'est plus le fils des dieux, le culte divin laissé aux soins des simples mortels, tombe en décadence. D'après le Papyrus Sallier I, le roi Hyksos Apopi aurait abandonné le culte de Rà pour celui de Soutek-

rites de la religion des ancêtres, il fallait que le roi pour le

célébrer fùt de même race que les dieux et les morts osiriens, d'où la théorie de la naissance divine du Pharaon. Il fallait encore que le roi reçût chaque jour un renouvellement du fluide de vie pour le transmettre aux dieux et aux morts : d'où la divinisation quotidienne du roi dans le pa douaït et les rites plus solennels des fêtes sed. Le roi n'est dieu et ne dispose du fluide de vie que pour en faire chaque jour le don à ses pères les dieux et les morts : la charge du culte des ancêtres divins, qui



Fig. 94. — « L'Osiris Ramsès 1. » (L. D., III, 151).

lui est confiée, explique toute la divinité du Pharaon1.

hou, dont le Thébain Soqnounri prit la charge en tant qu'héritier des souverains indigènes (Maspero, Les contes populaires, p. 279, 283). Au début de la XX<sup>e</sup> dynastie, il n'y eut plus de Pharaon sur le trône, un Syrien nommé Arisou fut le chef des hordes qui avaient envahi l'Egypte: « en ces années de néant... chacun pillait le bien d'autrui et comme il en était des dieux ainsi que des hommes, il n'y avait plus d'offrandes faites dans les temples » Grand papyius Harris, pl. 75, l. 4-6).

1. La plupart des figures citées au cours des chapitres VII et VIII comportent des legendes hiéroglyphiques qui n'ont pu être interprétées complètement dans le texte. On en trouvera la traduction à l'Appendice. , .

7.

## CHAPITRE IX

## Caractère sacré de la personne du Pharaon.

- Insignes divins du roi : les couronnes solaires. II. Les sceptres divins.
   III. Le roi, dieu bienfaisant et destructeur; la voix créatrice et l'uræus.
   IV. Entretiens du roi avec les dieux. V. Littérature officielle en l'honneur du roi-dieu : décrets des dieux, hymnes, livres magiques.
- I. La divinité du roi, dont j'ai essayé de définir le caractère intime, s'affirmait aux yeux par des signes extérieurs dont le sens symbolique, très clair pour les Égyptiens, mais quelque peu obscur pour nous, demande une analyse détaillée.

Le costume du roi n'offre pas de caractère particulier. Un jupon, court ou long, parfois un long manteau flottant d'étoffe transparente, ceint ses reins ou tombe de ses épaules. Rien ne les distingue que la finesse du tissu; c'est de l'étoffe dite « royale » réservée, à l'origine, aux dieux, aux morts divinisés et au Pharaon ¹. Une queue, probablement de chacal, pend au bas des reins, attachée à une ceinture: l'insigne remplace la peau entière de l'animal, dont on pensait revêtir la force ou les vertus en s'en couvrant². Une barbe postiche, carrée du bout, tombait toute raide sur la poitrine en prolongeant la saillie du menton. Les pieds, protégés par des

<sup>1.</sup> Les « étoffes royales » sont mentionnées par exemple au Pap. de Berlin, nº 1, où le roi les donne à Sinouhit pour s'en servir pendant la vie et après la mort (cf. Maspero, Contes populaires, p. 127).

<sup>2.</sup> Voir Rituel du culte divin, p. 45.

scandales recourbées, restaient nus quand Pharaon entrait au temple pour le service sacré.

Tout l'intérêt symbolique se concentre dans la coiffure 'et dans les sceptres du roi. Pour les dieux comme pour les rois, qui empruntent aux dieux leurs couronnes, « la coiffure était la pièce principale du vêtement » et l'on n'oubliait jamais d'en parer les statues royales ou divines. « Le sphinx des Pyramides a encore au sommet de la tête une cavité où pénétraient les cartonnages emblématiques figurant le diadème: les statues élevées en avant des temples portent souvent un récipient semblable, et les grands éperviers de granit qui gisent au pied des pylones d'Edfou, ont le sinciput disposé pour recevoir des coiffures mobiles ». Aussi lors du service sacré, les statues divines, qui recevaient le culte, changentelles à chaque moment de couronnes, et le roi, qui célèbre le culte, varie aussi à chaque instant la signification du symbole qui décore sa tête. Etudier ici toute la série des couronnes rovales, serait chose fastidieuse et d'ailleurs presque impossible, tant les combinaisons sont nombreuses et variées. Il me suffira de déterminer la signification de la couronne principale, le Pschent et des insignes qui lui sont le plus fréquemment associés.

<sup>1.</sup> Les couronnes divines et royales ont été étudiées dans le plus grand détail par De Rochemonteix, Œuvres, I, p. 213 sqq., à qui j'emprunte ce qui est mis entre guillemets.

<sup>2.</sup> Le roi en est coitlé sur la fig. 36, p. 457. L'hiéroglyphe cité dans le texte reproduit trois lois la couronne atef.

idées de reverdissement et de renaissance perpétuelle, cache en son centre un disque solaire, tandis qu'au sommet des tiges un autre disque monte à demi des fleurs entr'ouvertes; une des légendes solaires conte comment Horus, le soleil levant, surgit au matin du calice d'un lotus, qui, la nuit, l'a tenu à couvert en refermant ses pétales'. Le faisceau « avec ou sans les deux disques qui figurent les deux époques du mystère des renaissances » coiffe le front du roi, qui, avant chaque service sacré, renaît à la vie divine et « se lève » comme le soleil \*. L'explication proposée par de Rochemonteix me semble conforme aux spéculations de la théologie égyptienne. Mais la couronne blanche, avant d'être assimulée par les théologiens au faisceau de lotus du diadème atef, n'était sans doute qu'un de ces bonnets en forme de cône ou de mitre dont l'usage est persistant, à toutes les époques, dans les pays d'Orient.

La couronne rouge  $\checkmark$ , d'après les exemples réunis par Rochemonteix, serait un assemblage d'hiéroglyphes déformés ensuite par le dessin. La coiffe serait un vase  $\bigtriangledown$ , la tige recourbée @ serait une pousse de végétation, la tige droite serait l'idéogramme de la terre : au total le roi mettrait sur sa tête le récipient où la terre se mêle à l'eau, pour donner naissance à la végétation, symbole de la vie universelle. Ces idées n'étaient sans doute pas étrangères aux théoriciens de la symbolique égyptienne. Cependant si j'admets que l'on peut reconnaître le vase  $\bigtriangledown$  symbole du principe humide, et la terre  $\xrightarrow{}$ , représentant du principe solide, dans la couronne  $\checkmark$ , je croirais plutôt que le signe

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet Maspero, Histoire, I, p. 136.

<sup>2.</sup> De Rochemonteix, Œuvres, I, p. 248 et 222 et pl. II, nº 26.

<sup>3.</sup> C'est ce qui se passe aussi au moment de la réunion du ciel et de la terre, pour le couronnement du roi isam tuom). Cf. fig. 17, p. 95.

<sup>4.</sup> De Rochemonteix, I, p. 222.

© représente, comme l'a démontré M. Soldi une « projection du disque solaire, une flamme en spirale » qui vient féconder l'union des germes solides et liquides. Cette flamme en spirale se retrouve sur les monuments archaïques de toutes les civilisations : les scarabées égyptiens la représentent parfois issue du soleil\*, ou bien elle tombe du triangle lumineux, symbole du rayon solaire, qui coiffe les obélisques ou surmonte les sanctuaires caractéristiques du dieu Min 3.

On peut diverger d'opinion sur le sens précis de tel ou tel des insignes divins ou royaux, mais il faut admettre pour les époques où la symbolique égyptienne est pleinement constituée, la conclusion générale proposée par de Rochemonteix. En combinant les figures du disque solaire, des plantes, de l'eau, de la terrre, les couronnes royales et divines expriment symboliquement l'idée de la fécondation de l'univers par l'action du soleil perpétuellement renaissant . Le roi, muni de ces insignes, apparaît semblable au soleil et doué des mêmes vertus.

Au pschent pouvaient s'ajouter soit isolément, soit à la fois divers attributs qui ont la même signification. D'abord les deux plumes d'autruche  $\beta$ . Elles symbolisent le dieu Shou c'est-à-dire « la lumière vibrante, le rayon victorieux dissipant les ténèbres » "; aussi les monuments nous montrent-ils parfois le rayon solaire sous forme de  $\beta$  tombant du ciel et caressant la pointe des obélisques ". D'après textes sacrés, les plumes symbolisent les deux yeux de la face céleste ", sources de toute lumière; elles ont le pouvoir qu'a la lumière,

<sup>1.</sup> E. Soldi, La langue sacrée, I, p. 179 sqq.

<sup>2.</sup> E. Soldi, I, p. 415, fig. 238, 2.

<sup>3.</sup> L. D., III, 191; cf. Louvre, stèle C 8.

<sup>4.</sup> De Rochemonteix, Œuvres, I, p. 223, n. 2.

<sup>5.</sup> De Rochemonteix, I, p. 218.

<sup>6.</sup> L. D., II, 22 v.

<sup>7.</sup> Todtenbuch, ch. xvii, l. 11. Cf. Rituel du culte divin, p. 47.

de rendre visibles, réelles, vraies les choses. « En avançant de plus en plus dans le symbolisme, ce qui est lumière étant morale, vérité, justice » , la plume d'autruche est devenue l'emblème de la déesse Mâït f , qui personnifie la science divine, la réalité des êtres et des idées, le sens vrai, juste et élevé des choses divines et humaines. Le Pharaon, maître des deux Yeux célestes, devient le dispensateur de toutes choses ( inib àr khetou).

De la base de la couronne, partent horizontalement deux cornes de bélier; emblèmes ordinaires du dieu Khnoumou, le modeleur des hommes et des dieux, « elles rappellent l'énergie fécondatrice, ou, comme les ailes attachées au disque solaire, la lumière qui inonde le Midi et le Nord »². Ce symbole abonde sur les monuments archaïques de tous les peuples : il signifie là, comme en Égypte, « l'énergie conductrice »² de la lumière bienfaisante ou terrible qui lance la vie ou la mort. Le Pharaon ou le dieu coiffé de cornes solaires, est « le seigneur des ardeurs dévorantes, le maître des terreurs » (

nib shefitou).

Entin la coiffure du Pharaon, quelle qu'elle soit, perruque, voile, casque, couronne atef, pschent, est toujours complétée par l'uræus sacrée qui entoure la tête de sa queue (sed) comme d'un bandeau royal. La signification de cet insigne nous est fournie par les nombreuses figures où l'uræus entoure le disque solaire a, parfois dédoublée of et coiffée des deux couronnes: la tête du Pharon est la face divine du soleil que l'uræus enserre de ses nœuds. Pourquoi entre tous

<sup>1.</sup> De Rochemonteix, Œuvres, I, p. 218.

<sup>2.</sup> De Rochemonteix, Œuvres, I, p. 219.

<sup>3.</sup> E. Soldi, La langue sacrée, I, p. 474.

<sup>4.</sup> Voir sur ce sujet ce qui a été dit plus haut, p. 89.

<sup>5.</sup> Cf. De Rochemonteix, Œuvres, I, p. 220.

les animaux l'uræus a-t-elle été choisie comme gardienne vigilante de la face divine ou royale? C'est sans doute à cause du venin foudrovant du serpent, que les Égyptiens comparaient à la flamme', cette force à la fois dévorante ou bienfaisante. qui donne la vie ou la mort. L'uræus jette la flamme par la bouche : selon qu'elle est irritée ou bienveillante, cette flamme est le lait ardent dont se nourrissent les dieux, les morts divinisés et les rois<sup>2</sup>; ou bien elle frappe comme la foudre et dévore les ennemis du roi et des dieux3. L'uræns doit à ces pouvoirs surnaturels son nom et son rôle de « grande incantatrice» aurrit hiqaou. Raidie en forme de baguette magique, elle ouvre la bouche et les yeux des morts et des dieux pour leur rendre la vie : elle communique toute sa puissance aux couronnes divines et royales; aussi appelle-t-on celles-cide son nom « ourrit higaou ». Dans les régions d'outre-tombe les défunts divinisés peuvent rencontrer, vivant dans le domaine de la onzième heure de la nuit, deux uræus gigantesques: elles portent sur le dos, l'une la couronne blanche d'où sortent deux têtes, l'autre la couronne rouge avec une tête apparente; tour à tour ces têtes sortent des couronnes ou s'y dissimulent, signes de la vie réelle dont l'uræus magicienne anime les couronnes'. On appelait l'uræus « la régente de la terre" »: c'est elle qui, de tous les insignes royaux,

<sup>1.</sup> Voir la légende de Ra piqué par un serpent, ap. Maspero, Histoire, I, p. 163-166. D'après Hérodote (III, 16, 2) les Égyptiens croyaient que la flamme était un animal devorateur. Un des noms égyptiens de la flamme est amit « la mangeuse » Brugsch, Worth., p. 79.

<sup>2.</sup> L'uræus allaite le mort divinisé (Pyr. de Pépi I, 1. 286-288).

<sup>3.</sup> Voir p 307.

<sup>4.</sup> Voir les figures dans E. Lefebure, Le tombeau de Séti I, parlie II, pl. XXV; cf. Maspero, Études de mythologie, II, p. 131.

<sup>5.</sup> Maspero, Contes populaires, p. 110 et 118 (Pap. de Berlin, I, I. 166). En arrivant en presence du roi, on rendait l'hommage à l'uræus « régente de la terre qui est dans son palais » ?

exprimait la force du dieu solaire dans son rôle le plus actif et sa puissance la plus redoutable.

Tous les attributs des couronnes royales, plumes, cornes, et les couronnes elles-mêmes, sont doubles, car le roi, comme le soleil, règne dans le Sud et le Nord. Chacune des deux couronnes fut assimilée à une divinité prépondérante dans chacune des deux régions. La couronne du Sud fut la déesse Vautour d'El Kab, Nekhabit 🛴, la couronne du Nord la déesse Uræus de Bouto Ouazit on ; Pharaon s'identifie à elles par le titre « seigneur des deux couronnes » 🔌 qui entre dans le protocole. Les deux divinités ont apporté aux couronnes qui les symbolisent leurs vertus personnelles. Nekhabit savait tout particulièrement protéger les dieux et les morts de ses deux ailes éployées; Ouazit est la déesse du rajeunissement perpétuel, car son nom dérive de la racine ouaz « reverdir, rajeunir ». Sous les insignes 🗸 📈 se cachent deux puissantes déesses, qui s'unissent corporellement au roi, et qui « se posent » pour faire bonne garde, chacune à sa manière, sur la personne même du Pharaon 2. Aussi ne s'étonnera-t-on point que dans les salles du temple réservées au culte royal, les offrandes soient adressées « à la couronne ourrit 🔭 🎖 🖟 , à la couronne atef 🥻

de même quand le roi pénétrait dans le sanctuaire des dieux il adorait l'uræus; on avait les mêmes égards pour le mort divinisé, coiffé lui aussi des couronnes à uræus (voir Rituel du culte divin, p. 233). — La fête du couronnement d'Horus au premier de l'an, s'appelait « fête de l'uræus Neheb ka » (cf. p. 275); cette uræus avait un temple à Héracléopolis, à l'époque Saïte (Pierret, Inscriptions du Louvre, I, p. 16, A. 88).

<sup>1.</sup> Sur ces deux déesses, voir Brusgeh, Religion und mythologie, p. 314 et 321 sag.

<sup>2.</sup> Ce sont les propres expressions de la stèle d'Antef à Koptos (Petrie, pl. VIII).

aux deux plumes | \( \bigcap \left( \bigcap \), à l'uræus qui est sur la tête du roi » 🍳 🧖 🦳 👡 , aussi bien qu'au roi lui-même '.

II. Après les couronnes, les sceptres sont les insignes les plus caractérisques de la royauté. Comme les dieux et les morts divinisés le roi tient en mains le croc 🥇, la massue de pierre blanche ?, le sceptre 1, le fouet 1, et des bâtons de formes variées. Chacun de ses insignes a une valeur particulière et rappelle l'origine divine du Pharaon.

Le croc ? qui sert à former le mot ? A hiq « gouverner, régner », n'est que le bâton recourbé dont se servaient aux champs les bergers et qui est devenu progressivement l'insigne des « pasteurs des peuples ». On le voit aux mains d'Osiris d'une façon constante, sans qu'on puisse déterminer s'il a une valeur mystique en dehors de son sens propre d'insigne de commandement.

La massue de pierre blanche de est l'arme de jet (outou « lancer») des vieux âges, dont on a retrouvé des exemplaires sculptés dans les dépôts de fondation du temple archaïque d'Hiérakonpolis. C'est avec cette massue que le roi assomme les victimes du sacrifice et les prisonniers de guerre immolés au dieu ; ou donne le « coup » consécrateur qui change les offrandes humaines en aliments dignes d'un dieu. Par suite d'un jeu de mots, l'arme † symbolise aussi l'idée de « lancer, d'émettre

<sup>1.</sup> Abydos, I, pl. 27. Thot, au moment de faire le souton di hotpou à Séti I, commence par présenter les offrandes ( 😂 ) aux couronnes, avant de nommer le roi en personne.

<sup>2.</sup> L. D., II, 2, 39, 116. Cf. Maspero, Histoire, I, p. 60, n. 3.

<sup>3.</sup> Voir par ex. Naville, Deir el Bahari, I, pl. XIV et XXIV. Le rôle de la 

Le sceptre détait aussi une arme divine. A l'époque classique c'est un insigne composé d'un bâton, fourchu à l'extrémité inférieure, et terminé à l'extrémité supérieuree par la tête stylisée d'un animal où l'on a reconnu soit le coucoupha soit la gerboise, soit la huppe. Des variantes de détail dans

- 1. Voir à ce sujet, Rituel du culte divin. p. 151, 154.
- 2. Le mot a paroles » a le sens d'« armes de jet » dans un texte de Pépi I, l. 342 où il est en parallélisme avec le mot déterminé par l'arc, la flèche, la hache d'armes. Dans toutes les langues on dit encore que la parole est une arme, une lance.
- 3. En particulier dans la course de fondation, et l'inauguration des sanctuaires comme à Soleb où la massue sert à frapper douze fois la porte du naos (fig. 32, 89). Voir une représentation du roi armé de la lance (qui échange ici avec le sceptre  $\int$  autre arme solaire), pour entrer au sanctuaire, dans Abydos, I, pl. 30 a et b. On donne aussi aux dieux la lance et la massue  $\int$  (voir notre fig. 83, p. 251, où est représenté le roi divinisé).
- 4. Les sceptres zâmit  $\int_{0}^{\infty}$  et ouas  $\int_{0}^{\infty}$  ont été l'objet d'une excellente monographie de M. Wiedemann (Recueil de travaux, XVIII, p. 127-132).

la représentation de l'insigne permettent de distinguer deux séries de sceptres : le \( \) tout simple s'appelait \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \\ \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

On peut serrer de plus près le sens primitif si l'on considère la forme du sceptre dans les textes des pyramides de la VIe dynastie : la hampe du signe freprésente une ligne zigzaguée, coiffée de la plume solaire et terminée par deux pointes aigués. On ne saurait y voir qu'une figuration de l'éclair. Le mot entier se lit zeserit, ou serit, et il évoque à la fois les idées de « trait, flèche, lance » et de « hauteur dans le ciel ». Au sceptre s'ajoutent soit l'œil z', soit la plume solaire f, soit la bandelette ou spirale lumineuse e, qui sont, nous l'avons vu, des emblèmes ayant une significa-

C'est M. Wiedemann qui voit dans la tête du sceptre la figure de la huppe. L'auteur ne parle pas du sceptre zigzagué zeserit, tout en notant que « sur les cercueils de Mentu-hetep et de Sebek-âa du Moyen Empire, les bouts supérieurs et inférieurs (des deux types de sceptres) sont identiques, mais le bâton qui les réunit consiste une fois dans une ligne droite, une fois dans une ligne ondoyante »; quant à l'adjonction au sceptre « de la plume et du bandeau », M. Wiedemann les note « sans qu'on puisse éclaircir le sens de l'addition de ce dernier signe ».

Le sceptre zigzagué rappelle aussi l'urœus (qu'on voit aux mains des dieux, par exemple fig. 90, p. 271.

<sup>1.</sup> Voir ce qui a été dit au chap. II, p. 42-43 et Rituel du culte divin, p. 169.

<sup>2.</sup> Sarg des Sebk-o, publié par G. Steindorff, pl. II. On a retrouvé plusieurs sceptres zigzagués dans le tombeau du roi Aoutouâb Rî à Dahchour (De Morgan, I, p. 96-97); voir aussi un tableau de Louxor, reproduit p. 157, fig. 36.

tion symbolique. La transformation du trait supérieur en tête d'animal me semble être relativement tardive, et entraînée peut-être par l'adjonction de l'œil à la tête du signe, qui s'anime ainsi à la façon d'une tête vivante. On comprendra aisément qu'on ait attaché le sens de « force, vigueur » (zâmit, ouas) à un signe représentant l'éclair ou la foudre tombant du ciel. De là aussi l'explication de certains emplois du sceptre. Les tableaux des temples nous montrent fréquemment le ciel soutenu par deux sceptres 1 comme par les traits de foudre 1 (qui servent aussi d'étais au firmament, cf. p. 44). Souvent les plateaux chargés d'offrandes, que les dieux Nils apportent dans les temples, sont traversés du sceptre 1º, qui rappelle peut-être que la foudre, « voix du ciel » crée ces offrandes. Parfois, enfin, les dieux et les rois se tendent réciproquement le sceptre 1 d'où sort la vie 2 comme pour l'échange du fluide vital's. Arme tour à tour destructrice ou créatrice, la foudre sous la forme de l'insigne net toute sa puissance au service des mains du roi.

<sup>1.</sup> Cf. Wiedemann, ap. Recueil, XVIII, p. 129, n. 1. On en trouvera un exemple dès le temps du roi archaique Khàsekhemouï à Hiéraconpolis (Quibell, I, pl. II; cf. Deir el Bahari, I, pl. XII).

<sup>2.</sup> Mariette, Mastabas, p. 377 (Ve dyn.); L. D., II, 114 g (VIe dyn.); Petrie, Koptos, pl. XI, Gayet, Louxor, pl. II-VI, etc.

<sup>3.</sup> Petrie, Koptos, pl. X. 2; Betr et Bahari, I, pl. IX; Abydos, I, pl. 21, 23, 26, etc. Cf. notre fig. 48, p. 470.

<sup>4.</sup> Voir à ce sujet le commentaire de Maspero à une phrase de Pépi II (l. 664). Pour le nekhekh, voir nos fig. 66, 69, 71, 73, 74, 78, etc.

trument. A l'origine le nekhekh était un fouet, ou plutôt un fléau. Le battant mobile se terminait par des baguettes en bois rigide ou des lanières de cuir (cf. fig. 66, 73). On fit bientôt de ce fléau d'armes un insigne stylisé, où le battant laissa tomber, enfilés comme des pièces de verroterie, des triangles lumineux et des traits  $\int \int \int dx \, dx \, dx$  qui évoquaient les idées attachées aux autres armes divines. Dès lors l'objet semble rigide entre les mains du roi et rappelle comme forme générale le triangle hopit: il devient un « lance-rayons » magique, ou une sorte de crécelle dont le bruit doit détourner les mauvais esprits.

Il y aurait à citer encore beaucoup d'autres insignes « solaires » qui contribuent à caractériser graphiquement la divinité du Pharaon, entre autres le casse-tête kherp ou skhem que le roi lève sur les victimes ou les offrandes pour les tuer et les consacrer du même « coup ». Je n'analyserai plus qu'un signe fort important qui s'inscrit d'ordinaire dans la base du trône des dieux et des rois, le sam . M. Soldi a fort ingénieusement démontré que ce signe est analogue au support intérieur qui soutient le trône royal ou divin dans les hiéroglyphes chaldéens et chinois et dans de nombreux bas-reliefs assyriens et hindous 2. On sait que chez nombre de nations orientales il y a un véritable culte du trône royal ou divin; en Égypte l'importance exceptionnelle que les textes religieux attachent au siège | disit, à l'escalier | red,

<sup>1.</sup> Petrie. Koptos, pl. IX et VI où l'on pourra comparer les deux signes. 2. Voir un bel exemple d'un nekhekh, retrouvé au tombeau d'Aoutou àb Rî par De Morgan (bahchour, I, pl. 39 et p. 114.) Les triangles sont en cornaline et en émail, les traits en bois peint en jaune. Sur ces triangles lumineux.cf. Brugsch, Religion und mythologie, p. 255-256. Pour d'autres exemples du nekhekh cf. L. D., III, 77; Abydos, I, pl. 38 c; Maspero, Histoire, I, p. 271.

<sup>3.</sup> E. Soldi, La langue sacrée. S, p. 99 sqq.

aux pavillons adou ou sed qui renferment le siège royal, le fait que ce mot séquivaut à « sanctuaire support », montrent bien que le trône avait aussi un caractère divin. Or le siège royal ou divin repose sur le signe ; autour de celui-ci les dieux lient les plantes caractéristiques des deux Égyptes, le lotus et le papyrus pour le rite qui « réunit les deux régions », ou « le ciel à la terre support »; souvent des prisonniers de guerre étrangers sont liés par les cordes qui assemblent les plantes. Cet hiéroglyphe , très analogue de forme au signe no support sons solaires, « beauté » de l'astre) ou à l'hiéroglyphe khrôou (la « voix », émission sortie de la bouche des dieux), semble représenter aussi un de ces « traits » dont on dit qu'ils soutiennent le ciel comme des piliers. Peut-être doit-on reconnaître dans ce « trait » qui unit le ciel et la terre, qui rassemble les pays, dompte et capture les

<sup>1.</sup> Ed. Naville, The festival Hall, pl. II, 8; cf. p. 242.

<sup>2.</sup> Par exemple, L. D., III, 77, Maspero, Histoire, I, p. 271.

<sup>3.</sup> Parfois le roi s'agenouille sur le sam (L. D., III, 222, c). Le sam est ici un plateau analogue à celui qui supporte le serekh du nom de double d'Aménophis III dans certains tableaux de Louxor (Gayet, pl. IX, X, XI; cf. notre fig. 36, p. 157). Là on voit que le signe peut s'animer, avoir des bras, comme le signe par exemple (ibid., pl. VIII, fig. 47) et poser sur terre non par la pointe d'une lance mais par l'anneau solaire Q.

<sup>4.</sup> Le signe 

dans lequel on voit un luth, me semble être à l'origine, comme 

khròou un instrument de navigation, rame, gaffe, épieu, qui a sa première forme dans le signe 

. Voir à ce sujet la vignette du 

Torltenbuch, ch. CXLVIII, et les figures du tombeau d'Aba (Mission du Caire, V, p. 641, pl. VII).

ennemis du roi et des dieux, une des formes de l'arme solaire par excellence, la foudre tombant du ciel.

On ne se contentait pas de couvrir la personne du roi de ces insignes qui attestaient son origine divine. Les palais qu'il habitait, les parties du temple qui lui étaient réservées, les barques sacrées où reposait son image, étaient décorées des mèmes attributs: couronnes et uræus en frise des naos ou des édifices, signes de la vie, de la force, de la stabilité, sceptres fulgurants, plumes solaires, chasse-mouches à l'image du soleil levant (\approx), tel était le décor obligé de tout endroit où le roi était appelé par les devoirs de sa charge (cf. fig. 85).

Sans doute tous les insignes dont le roi couvrait sa personne, couronnes, sceptres, armes, phylactères, n'étaient à l'origine que de vulgaires parures appropriées à la toilette humaine ou de simples armes défensives ou offensives. Mais dès les premiers temps qui nous soient connus, la symbolique solaire à mis son empreinte sur tout ce qui touche au Pharaon: ce n'est plus la coiffure de roseaux tressés ou le bonnet d'étoffe qu'il met sur sa tête, c'est, au sens astronomique, la « couronne solaire » (\approx), le soleil irradiant ses rayons; ce qu'il a en mains, ce n'est plus le crochet des pasteurs ou le bâton noueux des bouviers, mais le trait barbelé de l'éclair tombant du ciel. Le front ceint de rayons, la foudre en mains, le roi apparaît vraiment fils du soleil à ses sujets éblouis.

III. Ainsi se révèle aux yeux le double caractère, à la fois bienfaisant et terrible, que donnent à la personne du Pharaon sa naissance divine et ses fonctions sacerdotales. Par excellence le roi est le « dieu bon » \( \begin{array}{c} \frac{\psi}{\psi} & (noutir nofir)^2, celui qui crée et donne les offrandes (\( \subseteq \subseteq \begin{array}{c} \subseteq \div r khetou \) pour les dieux et les morts; il dispose de la vie et du fluide magique

<sup>1.</sup> Voir par exemple, Abydos, I, pl. 32.

<sup>2.</sup> Épithète qui accompagne très souvent le nom du Pharaon au mo

(sa ånkhou), aussi le palais ou le temple qu'il habite sont-ils une « maison de vie » pa ånkhou et « le lieu où l'on lance le fluide magique » (sotpou sa).

Il faut prendre au sens précis ces différentes appellations, car le Pharaon pour célébrer efficacement le culte divin devait être quotidiennement muni du fluide de vie. Les Égyptiens reconnaissaient surtout la force divine vivifiante du Pharaon à ce qu'il possédait comme les dieux la « voix créatrice ». Dans le service du culte divin, le roi offrait au dieu son père l'univers entier sous forme d'offrandes; mais il ne pouvait disposer quotidiennement de Mâït ou de l'OEil d'Horus, ces symboles de la création universelle réalisée 1, que s'il avait en lui la force des démiurges qui lui permettait de renouveler tous les jours, sans jamais épuiser la nature, le mystère de la création. Or, ce pouvoir créateur que les dieux avaient, aux premiers temps du monde, exercé par l'æil et la voix, en royant et en nommant les êtres et les choses', était dévolu au roi chaque jour par les rites préliminaires au culte divin, qui faisaient du Pharaon un dieu « Horus à la voix créa-(Hor må khrôou) 3. A vrai dire, tout homme mis en état de grâce par la force des rites osiriens pouvait aussi être doué de voix créatrice imd khrôou) au moment de célébrer le culte funéraire. Mais cette puissance surnaturelle s'évanouissait au sortir de la salle du culte; elle était limitée au court espace de temps de la célébration des rites funéraires\*. Seuls les êtres divins, dieux et morts possédaient

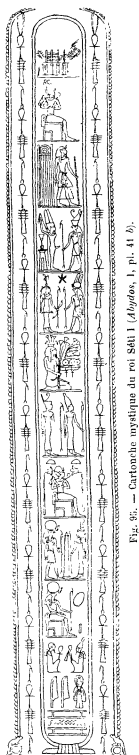
ment où il célèbre le culte; le sens primitif semble être « dieu rayonnant », car les « beautés » (nofirou) du soleil sont ses rayons (Grébaut, Hymnes à Amon Râ, p. 265-270.

<sup>1.</sup> Rituel du culte divin, p. 265-270.

<sup>2.</sup> Rituel du culte divin, p. 151, 154.

<sup>3.</sup> Rituel du culte divin, p. 9, 15, 163.

<sup>4.</sup> L'épithète ma khroou ne s'applique aux gens du commun que



## 298 DU CARACTÈRE RELIGIEUX DE LA ROYAUTÉ PHARAONIQUE

à jamais la qualité de má khrôou, et avec eux, leur frère ou leur fils, le Pharaon. Lui, dont la divinité annoncée dès avant sa naissance, confirmée le jour du couronnement, était renouvelée chaque jour au pa douait et plus solennellement dans les fêtes du culte royal, lui seul était doué de voix créatrice, même hors du temple ou du tombeau, pour tous les actes de sa vie de roi.

Aussi l'épithète mâ khrôou s'applique-t-elle au Pharaon en toute occasion. Pharaon fait-il campagne contre l'ennemi? c'est au nom, et pour le compte de ses pères les dieux; ses victoires sont « les victoires d'Amon-Râ » ; « grâce à la voix créatrice il renverse ses ennemis » comme Rå quand il combat Apophis. « Je ne fais rien à l'insu du dieu, dit un roi avant la bataille, c'est lui qui m'a ordonné d'agir »; et on lui répond : « Tu es l'image d'Harmakhis le chef des étoiles, tel qu'il est, tu existes en roi; de même qu'il ne subit aucun dommage, tu ne subiras

sur des monuments funéraires ou religieux, et non à propos des actes de la vie civile.

2. Voir les textes au Rituel du culte divin, p. 161, n. 1. aucun dommage ' ». Et d'autres textes, sur lesquels nous reviendrons plus loin, parlent de la terreur que le roi inspire à ses ennemis par les rugissements de sa voix qui sonne et roule au loin comme les grondements du tonnerre.

Dans les œuvres de paix la « voix créatrice » du Pharaon n'est pas moins efficace. Les dieux et les hommes « vivent des paroles de sa bouche », et « ce que veut son cœur se réalise sur le champ comme ce qui sort de la bouche du dieu 2 ». Voici un exemple tout matériel de l'application du pouvoir divin que possède le roi. Le roi Ramsès II tenait conseil à Memphis au sujet du pays des mines d'or qui manquaient de voies d'accès pourvues d'eau potable. « Il était venu des plaintes des convoyeurs de l'or sur leur situation, ceux qui y pénétraient mouraient de soif en route ainsi que les ânes qui étaient avec eux... Le roi dit à l'inspecteur royal qui était auprès de lui : « Appelle et que les chefs qui sont présents donnent au roi leur avis sur ce pays... » On les fit passser en la présence du dieu bon (le roi) les bras élevés dans l'attitude d'adorer sa personne, proférant des acclamations et se prosternant devant sa belle face. On leur fit le tableau de ce pays pour qu'ils donnnent leur avis sur le projet d'établir une citerne sur sa route, et ils dirent devant Sa Majesté: « Tu est semblable à Rà dans tout ce que tu fais, aussi les désirs de ton cœur se réalisent : si tu souhaites quelque chose pendant la nuit, à l'aube cela est déjà fait. Si donc tu dis à l'eau : « Viens sur la montagne », les eaux célestes sortiront tôt à l'appel de ta bouche, car tu es Rà incarné, Khopri créé en réalité, tu es l'image vivante, sur la terre, de ton père Toumou d'Héliopolis; l'abondance est dans ta bouche, la sagesse dans ton cœur. Ta langue est le sanctuaire de la réalité, un dieu siège sur tes lèvres, tes paroles s'accomplissent chaque jour, et ce que veut ton cœur se réalise, comme pour Phtah quand il

<sup>1.</sup> Stèle de Piankhi, 1. 69 et 75-76 (éd. De Rougé, p. 35 et 37).

<sup>2.</sup> Voir les textes au Rituel du culte divin, p. 164, n. 1.

crée ses œuvres. Comme tu es éternel on agit selon tes desseins, l'on obéit à tout ce que tu dis, ô prince, notre maître! '» Tout ce qui sortait de la bouche d'un Pharaon avait en effet une valeur divine; ses paroles, ses ordres « se réalisaient » parce qu'il était — « créateur par la voix » comme les dieux, les mots divinisés et les hommes consacrés pour célébrer le culte. « Je suis le roi, dit un Pharaon de la XIIe dynastie, ce que je dis se réalise » ( ) .

Dans ces conditions, quand le roi tenait conseil, ce ne pouvait être que pour recevoir des aveux d'admiration et d'obéissance à chacune de ses paroles. On ne paraissait devant le roi qu'en donnant à son corps les positions ritualistiques d'adoration vis à vis des dieux : ou bien l'on rampait face contre terre (senit ta ), ou bien l'on se courbait en deux (m kesou), ou bien l'on se voilait la face des deux mains levées (douaou) '. Tout ennemi ou tout contempteur du roi était sous le coup d'un châtiment terrible et soudain; l'uræus solaire « qui entoure le front du roi » ( consume de sa flamme tous ceux qui résistent au roi ou violent ses commandements : aussi le premier acte d'un homme admis en la présence du roi est-il d'adorer l'Uræus « régente de la terre », de même que

<sup>1.</sup> Stèle de Kouban, I. 8-19.

<sup>2.</sup> L. D., II, 136 h; cf. A. Z., XXXVI, p. 143-144.

<sup>3.</sup> Voir ces différentes attitudes réunies dans un tableau d'une tombe de la XVIII<sup>e</sup> dynastie (Maspero, *Histoire*, I, p. 265).

<sup>4.</sup> Stele de Tombos, 1. 6 (Piehl, Petites études égyptologiques, p. 2).

<sup>5.</sup> Voir les expressions de la stèle de Thoutmès III, citee plus loin p. 307. Dans les formules des stèles qui délimitent les propriétés, l'uræns est chargée de venger les injures faites aux dieux comme au roi (Stele du temple de Ha-ka-k, Stèle de Ptolemée le Satrape, Ä. Z., 1871, p. 8).

le roi lui-même, quand il entre au sanctuaire, encense et adore l'Uræus qui est au front des dieux.

Nous avons un témoignage précieux de ce que pouvait être une audience royale, dans un conte populaire de la XIIº dynastie « les aventures de Sinouhit<sup>1</sup> ». Il s'agit d'un grand personnage de la cour qui, témoin involontaire de secrets d'État compromettants, avait pris la fuite de crainte qu'on ne l'accusat d'indiscrétion voulue\*. Sur la fin de sa vie, il sollicita de Pharaon sa libre admission en Égypte et à la cour, et recut une réponse favorable qui lui promettait les faveurs du roi pendant la vie et le don d'un tombeau et de rations funéraires après la mort. « Quand cet ordre me fut remis, dit le héros du conte, m'étant jeté à plat ventre, je m'appliquai contre le sol, je me traînai sur la poitrine, je fis ainsi le tour de ma tente pour marquer la joie que j'éprouvais à le recevoir 3. » C'étaient en effet les marques de déférence qu'on devait à Pharaon et à tout ce qui émanait de lui. Sinouhit, de retour à la cour, trouva à la porte du palais les « enfants royaux » et les « amis » pour l'introduire dans la salle à colonnes et de là pour lui « faire la voie » jusqu'à l'intérieur de l'édifice. « Je trouvai, dit-il, Sa Majesté sur son grand siège dans la chambre intérieure (out) de vermeil. Quand je fus près d'elle, je me jetai sur le ventre, je perdis conscience de moi-même devant elle. Le dieu m'adressa des paroles affables, mais je fus comme un individu saisi d'aveuglement, ma langue défaillit, mes membres se dérobèrent, mon cœur ne fut plus dans ma poitrine et je connus quelle différence il y a entre la vie et la mort 4 ». Le roi insistant pour que Sinouhit lui parle, celui-ci répond : « J'ai peur... Maintenant, me voici devant toi : tu es la vie, que ta Majesté agisse à son plaisir. » Le roi daigne alors plai-

<sup>1.</sup> Aventures de Sinouhit (Maspero, Contes populaires, p. 110).

<sup>2.</sup> Papyrus de Berlin, nº 1; cf. Maspero, Contes populaires, p. 122 sqq.

<sup>3.</sup> Maspero, Contes populaires, p. 116.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 123 sqq. J'ai modifié quelque peu le début du passage.

santer Sinouhit sur son attitude et sur sa tournure exotique: aussitôt les enfants royaux poussent tous ensemble un grand éclat de rire; « ils prirent ensuite leurs fouèts magiques, leurs bâtons de cérémonie et leurs sistres » et commencèrent à chanter un hymne au roi pour le disposer à la clémence en faveur de Sinouhit toujours prosterné. Cet hymne exprime les sentiments de terreur qu'on éprouve devant le roi et qui expliquent l'attitude du fugitif gracié: « Tu es puissant comme le maître des astres et tu parcours le firmament dans la barque céleste; l'abondance est dans la bouche de ta Majesté 1. On t'a mis l'uræus au front et les misérables sont écartés de toi, tu es proclamé Râ, maître des deux régions, et on crie vers toi comme vers le maître de tout (Osiris). Ta lance renverse, ta flèche détruit. Laisse vivre celui qui est anéanti... Sinouhit, s'il a fui, c'est par crainte de toi; s'il s'est éloigné du pays, c'est par terreur de toi : la face ne blémit-elle pas qui voit ta face? L'œil n'a-t-il pas peur que tu as fixé? » — Le roi dit : « Qu'il ne craigne plus... » et Sinouhit se relève honoré des « faveurs » du roi.

IV. Pharaon restait en communication constante avec les dieux. Dans le service du culte, tout d'abord, chacun des rites était accompagné d'un dialogue du roi avec le dieu. Aux paroles dites par le roi, le dieu répondait par des souhaits appropriés; des formules générales semblaient prévoir tous les cas où, en échange des services rendus, le roi aurait besoin de l'aide divine contre ses ennemis divins ou mortels. En dehors du culte, le roi avait souvent recours au conseil des dieux. Ainsi la reine Hâtshopsitou, au temps où elle méditait la construction de Deir el Bahari, s'était rendue au temple : « ses prières montèrent jusqu'au trône du Seigneur des dieux et l'on entendit un ordre dans le sanctuaire, que rendit la bouche du dieu lui-même, à l'effet de monter sur les chemins qui

<sup>1.</sup> Cf. p. 299; même formule A. Z., 1874, p. 88.

mènent au Pouanît, de parcourir les routes qui mènent aux « Échelles de l'Encens ». Parfois la consultation du dieu était rendue d'une manière imprévue, quand le roi ne s'y attendait guère, dans un songe : ainsi Thoutmès IV dans le temps où il n'était que candidat au trône, était allé lancer le javelot, avec deux seuls serviteurs, aux environs de la grande pyramide : il fit la sieste accoutumée à l'ombre du Sphinx, qui est le dieu Harmakhis, l'image du soleil levant. Ce dieu lui apparut en songe et lui promit la couronne à condition que Thoutmès le dégageat du sable mouvant qui des cette époque l'ensevelissait jusqu'au cou : « Regarde-moi, contemple-moi, ô mon fils Thoutmes, car moi, ton père Harmakhis-Khopri-Toum, je t'accorde la royauté dans les deux pays, dans la moitié du Sud et dans celle du Nord, et tu en porteras la couronne blanche et la couronne rouge sur le trône de Seb, le souverain, possédant la terre en sa longueur et en sa largeur. L'œil étincelant du maître de tout fera pleuvoir sur toi les biens de l'Égypte, les tributs énormes de toute contrée étrangère, une durée de vie comme élu du soleil pendant quantité d'années. car ma face est à toi, mon cœur est à toi, nul autre que toi n'est à moi! Or, le sable de la montagne sur laquelle je suis m'assiége, et ce prix, je te l'ai donné pour que tu fasses ce que souhaite mon cœur, car je sais que tu es mon fils, mon défenseur; approche, me voici avec toi, je suis ton père bienaimé ».

Dans les grands périls que peut courir le roi se manifeste



<sup>2.</sup> Stèle du Sphinx, L. D., III, 63 (cf. Brugsch, A, Z. 1876, p. 89). J'emprunte la traduction donnée par Maspero, Histoire, II, p. 294.

encore l'intervention personnelle des dieux. Une invasion de Libyens s'abattit sur l'Égypte alors que régnait Minephtah, vieillard plus que sexagénaire, et fort peu capable de prendre la tête des armées: le dieu Phtah apparut au Pharaon au moment même où l'on allait engager imprudemment une bataille décisive. « Sa Maiesté vit en songe comme une statue de Phtah qui se tenait pour empêcher le roi d'avancer..... Elle lui dit : « Reste » et lui tendant le glaive recourbé, « éloigne de toile découragement! » Sa Maiesté lui dit : « Mais, alors, (que dois-je faire?) » (Elle lui répondit : Fais partir) ton infanterie et que des cavaliers en nombre soient envoyés devant elle sur les confins du territoire de Pirion 1 ». Dans ce poste favorable, l'armée égyptienne attendit le choc des Libyens qui furent complètement défaits pour la grande gloire du roi et du dieu. - Parfois aussi, le dieu intervient au milieu de la mêlée : l'exemple classique est celui d'Amon à la bataille de Qodshou\*. Ramsès II, en grand danger, abandonné de ses soldats, n'a de recours qu'en son père Amon : « Qui donc es-tu, mon père Amon? Serais-tu un père qui oublie son fils? Or ai-je fait quelque projet à ton insu? N'ai-je pas marché et ne me suis-je pas arrêté à ta parole? Lorsqu'il ne viole pas tes ordres, il est bien grand le seigneur de l'Égypte et renverse les barbares sur sa route! Que sont donc ces Asiatiques pour ton cœur? Amon humiliera ceux-là qui ignorent le dieu.... Je t'invoque, ô mon père Amon! Me voilà au milieu de peuples si nombreux qu'on ne sait qui sont les nations conjurées contre moi, je suis seul de ma personne, aucun autre avec moi. Mes nombreux soldats m'ont déserté... mais je trouve qu'Amon vaut mieux pour moi qu'un million

<sup>1.</sup> Inscription triomphale de Minephtah (Mariette, Karnak, pl. 53, l. 28-30), traduite par Chabas, Recherches pour servir d l'histoire de la XLXº dynastie, p. 87-88, cf. Maspero, Histoire, II, p. 434.

<sup>2.</sup> Poeme de Pentaour, pap. Sallier, III, pl. I à pl. III; cf. Maspero, Histoire, II, p. 396-397, dont jemprunte la traduction.

de soldats... Chaque fois que j'ai accompli ces choses. Amon. par le conseil de ta bouche, comme je ne transgresse pas tes ordres, voici que je t'ai rendu gloire jusqu'aux extrémités de la terre ». Tandis que la voix roule dans Hermonthis, Amon surgit à mon injonction, il me tend la main, et je pousse un cri de joie quand il me hèle par derrière : « Face et face avec toi, face et face avec toi, Ramsès Meriamoun, je suis avec toi! C'est moi, ton père! ma main est avec toi et je vaux mieux pour toi que des centaines de mille. Moi, le fort, qui aime la vaillance, j'ai reconnu un cœur courageux et mon cœur est satisfait, ma volonté va s'accomplir! » - Dès lors, ce n'est plus Ramsès II qui combat, c'est le dieu lui-même : « Je suis comme Montou, dit-il, de la droite je darde, de la gauche je saisis les ennemis; je suis comme Baal en son heure.... » Et les ennemis de s'écrier, eux aussi : « Ce n'est pas un homme qui est parmi nous : c'est Soutkhou le grand guerrier, c'est Baal incarné! »

Ainsi les dieux combattent pour le roi et le roi combat à la façon des dieux. La guerre finie, le traité de paix n'était signé qu'avec l'assentiment et sous la garantie des dieux, et au retour du Pharaon en Égypte, des fêtes triomphales faisaient connaître au peuple les discours louangeurs que le dieu adressait au roi en remerciement du butin rapporté.

<sup>1.</sup> Traite de Ramsès II arce le prince des Khétas, 1. 32-34 (dernière édition du texte, par Bouriant, Recueil de travaux, XIII, p. 158): « Quiconque nobservera pas les stipulations que mille dieux de Khèta et mille dieux d'Égypte frappent sa maison, sa terre, ses serviteurs; mais celui qui observera les stipulations incisées sur la tablette d'argent.... mille dieux de Khèta et mille dieux d'Égypte, lui donneront la santé et lui accorderont de vivre, à lui, aux gens de sa maison, ainsi qu'à sa terre et à ses serviteurs ». Traduction de Maspero, Histoire, II, p. 402.

<sup>2.</sup> La plus célèbre de ces stèles est celle de Thoutmès III (Mariette, Karnah, pl. 11), dont le texte fut réutilisé par Séti I. Voir aussi le décret de Phtah Totunen en l'honneur de Ramsès II et Ramsès III (temples d'Ipsamboul et Médinet Habou), publié par Ed. Naville (Trans. S. B. A., VII, p. 119).

V. La divinité du roi était donc reconnue dans toutes les circonstances de la vie publique du souverain; on ne se contentait point d'adorer Pharaon au temple; hors des limites du sanctuaire, il restait le « dieu bon » à qui tous les hommes devaient une perpétuelle adoration. Le nom même du souverain était sacré comme sa personne; on jurait par ce nom comme par celui des dieux, et celui-là était puni qui proférait ce serment à la légère.

De ces sentiments s'inspire la littérature officielle qui couvre de ses récits pieux ou de ses hymnes les murs des temples et des édifices royaux. Voici par quels discours Amon Râ accueillait son fils Thoutmès III au retour de ses campagnes en Syrie : « Viens à moi en te réjouissant de voir ma beauté, ô fils modeleur de son père, Menkhopirrî, vivant à jamais! C'est grâce à toi que je me lève (chaque matin), mon cœur se dilate à ta belle venue dans mon temple, quand mes deux bras s'unissent à tes chairs pour (leur donner) le fluide de vie et quand ta force réjouit mon corps 2. Je t'établis dans mon sanctuaire, je fais des miracles pour toi. Je t'ai donné la force et la puissance sur toutes les terres étrangères et je répands tes esprits et ta terreur sur toutes les contrées, et ton effroi dans les limites des quatre piliers du ciel. J'agrandis ta crainte dans tous les cœurs, je donne que le rugissement de ta Majesté poursuive les barbares, et les chefs de tous les pays réunis en ton poing : moi-même, étendant mes deux bras, je les lie pour toi, je serre en un faisceau les Nubiens, par myriades et par milliers, les gens du Nord par centaines de mille comme prisonniers. Je renverse les rebelles sous tes sandales, pour que tu écrases les captifs récalcitrants, car je t'ai assigné par décret la terre en sa longueur et en sa lar-

<sup>1.</sup> Sur le serment par le nom du roi cf. Chabas, Hebraeo-Aegyptiaca (Trans. S. B. A., I, p. 177) et Spiegelberg, Studien zum Rechtswesen, p. 71.

<sup>2.</sup> Allusion aux rites de la « royale montée au temple » et de l'embrassement réciproque du roi et du dieu.

geur, les Occidentaux et les Orientaux sont sous le lieu de ta face... Je t'ai ordonné de leur faire entendre tes rugissements qui pénétrent dans leurs antres, j'ai privé leurs narines du souffle de vie... J'ai donné que mon uræus qui entoure ta tête, les brùlât, qu'elle fît défiler en prisonniers enchaînés les peuples de Qodi, qu'elle consumât de sa flamme ceux qui sont à leurs frontières, qu'elle tranchat la tête des Asiatiques, sans que s'échappe ou fuie aucun de ceux qu'elle a saisis. Je donne que tes conquêtes fassent le tour de toutes les terres, que l'uræus qui brille à mon front soit ta vassale si bien qu'il n'y ait insurgé contre toi, jusqu'au pourtour du ciel.... - Je suis venu, je te donne d'écraser les grands du Zahi, je les jette sous tes pieds à travers leurs montagnes, je donne qu'ils voient ta Majesté, telle qu'un maître de splendeur rayonnante, quand tu brilles à leur face en ma forme. - Je suis venu, je te donne d'écraser ceux qui sont au pays d'Asie, de briser les têtes des peuples du Lotanou - je donne qu'ils voient ta Majesté revêtue de ta parure, quand tu saisis tes armes pour combattre sur le char. - Je suis venu, je te donne d'écraser la terre d'Orient, d'envahir ceux qui sont dans les cantons de Tanoutir, je donnne qu'ils voient ta Majesté comme la comète qui lance l'ardeur de sa flamme et répand sa rosée... »1.

A côté de ces morceaux de poésie héroïque, nous avons conservé de véritables hymnes au roi, dont l'un adressé à Ousirtasen III (XII° dyn.) nous décrit les effets bienfaisants de l'avènement du Pharaon.

- « Il est venu à nous, il a saisi le Saîd, et il a coiffé le pschent sur sa tête.
- « Il est venu, il a assemblé les deux pays et il a marié le jonc à l'abeille.

<sup>1.</sup> J'ai largement utilisé les traductions qu'a données Maspero de ce morceau classique dans son étude Du genre épistolaire (p. 85 sqq.) et Histoire, II, p. 267 sqq. Sur les Pharaons qui ont repris pour leur propre compte les mêmes formules, cf. Maspero, Histoire, II, p. 270, n. 3.

- « Il est venu, il a régné sur la noire Égypte et il a mis le désert rouge avec lui.
- " Il est veuu, il a protégé les deux terres du Midi et du Nord, il a pacifié les deux rives de l'Ouest et de l'Est!
- « Il est venu, il a donné la vie à l'Égypte noire et il a pulvérisé ses douleurs.
- « Il est venu, il a donné la vie aux clans et il a fait respirer ibrement les humains.
- « Il est venu, il a foulé les barbares du Midi, il a assommé ceux du Nord qui ne le redoutaient point!
- « Il est venu, il a consolidé sa frontière, et il a repoussé les guerres loin d'elle!
- " Il est venu, il a prodigué des biens à ses féaux, de ce que son sabre nous a rapporté!
- « Il est venu, il nous a donné d'élever nos enfants et d'ensevelir nos vieillards de ses bienfaits ! »

C'est ainsi qu'on chantait les louanges du roi-providence qui assure la vie et la protection des hommes pendant et après leur existence terrestre; un autre poème, qui nous est arrivé dans une rédaction de la XIX° dynastie, invoque le roi-dieu « qui se lève comme le soleil 2 »:

« Tourne ta face vers moi, Soleil levant, qui éclaire le monde de ta beauté, disque étincelant parmi les hommes, qui chasse les ténèbres de l'Égypte. Tu es la forme de ton père, quand il se lève au ciel et tes rayons pénètrent en tout pays; il n'y a point de lieu qui soit privé de tes beautés, car tes paroles règlent les destinées de tous les pays. Quand tu reposes dans ton palais, tu entends ce qu'on dit en toute contrée, car tu as des millions d'oreilles. Ton œil brille plus qu'étoile

<sup>1.</sup> Maspero, Études de mythologie, IV, p. 408-409. Ce texte a été publié et traduit par Griffith, The Petrie Papyri — Hieratic papyri from Kahun and Gurob., pl. I-III et p. 1-3.

<sup>2.</sup> Hymne adressé à Minephtah, au Papyrus Anastasi IV et à son fils Séti II au Papyrus Anastasi II; cf. Maspero, Histoire, II, p. 438, n. 4.

au ciel et voit mieux que le soleil. Si l'on parle, quand même la bouche qui parle serait dans les murs d'une maison, ses paroles atteignent ton oreille. Si l'on fait quelque action cachée, ton œil l'aperçoit, ô roi, seigneur gracieux, qui donne à tous le souffle de la vie '».

Les hymnes dédiés au roi étaient colligés et conservés par les « scribes de la double maison de vie » qui « savaient les secrets des choses » en particulier les incantations et les charmes magiques. On a retrouvé quelques-unes des incantations réservées à l'usage du roi. Dans la bibliothèque du temple d'Edfou, le catalogue gravé sur la muraille mentionne « un livre pour protéger le roi en sa demeure » conservé des fragments d'un « livre roval » de ce genre. « C'est. dit Mariette, un traité mystique renfermant les prières que l'on doit adresser à chaque heure de la nuit et à chacune des divinités protectrices de ces heures, pour la santé du roi et pour l'éloignement des maux qu'il pourrait craindre . On peut se rendre compte, par la traduction qu'en a publiée M. Maspero, que cette composition est analogue aux « veillées d'Osiris ou de Sokaris » qui illustrent les parois des temples ptolémaïques ': à chaque heure du jour et de la nuit sont préposés un ou plusieurs dieux qui font bonne garde sur la statue royale, et la préservent de tous les maux auxquels sont éternellement en butte les dieux osiriens. Voici la formule finale du papyrus:

Douzième heure: Veillez, (ô dieux) qui êtes (de service) en votre heure, veillez, ô vous qui êtes dans la nuit! Ah! faites

<sup>1.</sup> Maspero, Lectures historiques, p. 47.

<sup>2.</sup> Brugsch, A. Z., 1871, p. 44.

<sup>3.</sup> Mariette, Papyrus du Musée de Boulaq, t. I, p. 10, pl. XXXVI-XXXVIII.

<sup>4.</sup> Mémoires sur quelques papyrus du Louvre, p. 59 sqq.

vigilance sur le Pharaon v. s. f. Il est un de vous, puisqu'il est dans la forme d'Amon-Râ seigneur de Karnak. Oh! seul unique, issu du Noun, plus lumineux que les lumineux, plus dieu que les dieux, conçu hier, né aujourd'hui, grand lion mystérieux qui résides dans Manou, lion de Manou qui résides dans Edfou, toi dont l'âme est au ciel, et le cadavre dans l'Hadès ', grande forme vivante dans Hermonthis, viens en ta forme d'orage que tu délivres le Pharaon v. s. f., défends-le de tout adversaire, de toute ombre mauvaise. » La clausule ajoute : « C'est un talisman efficace au ciel, sur la terre, dans la double maison de vie » <sup>2</sup>.

Tels étaient les moyens d'action du Pharaon vis-à-vis des divinités hostiles qui attaquaient en lui le dieu osirien. Autant que les adorations des dieux et des hommes, les maléfices des esprits du mal constataient et justifiaient sa divinité. Fils du soleil, paré des couronnes solaires, armé des armes solaires³, les dieux et les hommes l'adoraient comme Râ, le défendaient comme Râ d'attaques menaçant en lui l'être divin, qui durant son existence humaine connaissait déjà la gloire et les dangers d'être « un soleil incarné » et « l'image vivante sur terre de son père Toum d'Héliopolis ».

1. La formule est fréquemment employée pour caractériser l'état des morts osiriens et des dieux auxquels le Pharaon est identifié. Cf. Rituel du culte divin, p. 83, n. 1.

2. Maspero, Mémoires sur quelques papyrus du Louvre, p. 65-67. Un autre e livre royal », acquis par le Musée de Leyde a été récemment publié. Il est rédigé en écriture démotique, et nous reporte par conséquent aux derniers temps de la civilisation égyptienne.

3. Les hymnes à Rà ou à Amon-Rà (Toeltenbuch, ch. XV, l. 4; Grébaut, Hymnes à Amon-Rd, p. 8-9, 14-15) nous apprennent que le pschent, les plumes, l'uraus, le bandeau seshed, la couronne atef, les sceptres et le fouet, sont donnés aux dieux comme au Pharaon.

### CHAPITRE X

#### Conclusion

- Résumé de la thèse. II. En quoi la royauté religieuse du Pharaon se distingue de la théocratie sacerdotale égyptienne, chaldéenne, juive. III. Quelle part on peut attribuer à la théologie et à la croyance populaire dans la doctrine de la royauté divine en Égypte.
- I. A la fin de cette enquête sur le caractère religieux de la royauté pharaonique, il n'est pas inutile de résumer en quelques lignes les résultats acquis.
- a) L'examen des titres choisis par le Pharaon permet de dire qu'il se désigne avant tout comme le fils des dieux et leur héritier. Les dieux ont régné avant lui et lui ont constitué testament de leur domaine. Il est leur successeur légal; il porte leurs titres « roi du Sud et du Nord », et se dénomme Horus, fils du Soleil. Il inscrit dans le cercle solaire ces noms royaux, pour marquer que son pouvoir s'exerce dans tout l'espace délimité par la course de Râ, où ont vécu et régné, jadis, les rois de la dynastie divine.

Ce titre de fils des dieux se justifie, pour les Égyptiens, par la réalité tangible des faits. Comment le dieu Amon Râ s'unit à la mère mortelle du roi, comment chaque Pharaon est mis au jour avec la coopération des divinités solaires, les tableaux de la nativité royale, conservés dans les temples, le montrent assez clairement : dès sa naissance l'enfant, prédestiné à la royauté, reçoit des dieux le fluide de vie, qui le consacre par avance pour ses devoirs futurs.

Quand l'enfant est devenu adolescent, on procède à son intronisation. Les dieux eux-mêmes le purifient de tout ce qui peut rester de mortel en lui, lui mettent en tête la double couronne, l'embrassent pour le pénétrer de la vie divine, et exécutent pour lui des rites qui sont ceux du culte divin. Reconnu roi, l'adolescent est en mesure de remplir la mission que lui destinent les dieux.

b) Cette mission est la plus importante de toutes celles que peut remplir un être dans la société égyptienne: elle consiste à rendre aux dieux, pères du roi, le culte que chaque fils, dans toute famille humaine, doit aux ancêtres défunts. Pour s'acquitter du culte filial qu'il doit aux dieux, le roi prend les mêmes noms, s'associe les mêmes aides, bâtit le même sanctuaire (le temple) que le fils, chargé du culte funéraire célébré au tombeau.

L'identité du culte divin et du culte funéraire n'est pas seulement apparente, elle se fonde sur une doctrine commune. Les rites du culte divin, célébré par le roi, assimilent chaque dieu à Osiris, le premier mort de la société humaine; les rites du culte funéraire, célébré par les fils des hommes, transforment aussi tout mortel défunt en Osiris. Hommes et dieux retrouvent la vie divine, après la mort, par les rites osiriens: il en résulte que le culte, dont le roi est l'officiant, s'adresse à tout ce qui est divin dans la société égyptienne. Le roi, prêtre des dieux, devient aussi prêtre des morts divinisés; de là l'inexprimable importance des pouvoirs religieux du Pharaon.

Les conséquences pratiques de cet état de choses sont considérables. La majeure partie des revenus de l'Égypte, dont la totalité appartient au roi par droit d'héritage, sont affectés par lui à la fondation et à l'entretien des temples, à l'envoi d'offrandes aux morts, parfois à la fondation de tombeaux pour les sujets privilégiés. Aux uns et aux autres le roi doit et donne l'offrande du repas funéraire ou divin. Pour mériter les faveurs du roi dans l'autre vie, les sujets se lient vis à vis de

lui par les engagements de la recommandation, ce qui fortifie l'autorité royale dans la société. Au contraire, la classe sacerdotale, qui gère les biens perpétuels, incessamment accrus, des temples, augmente sa richesse et son influence au détriment de la puissance royale. Le rôle religieux du roi dans la société égyptienne est donc à la fois une source de force et de faiblesse pour la monarchie pharaonique.

c) Les rites des cultes divin et funéraire destinés à rendre la vie aux dieux et aux morts nous ont apparu avoir le même caractère que ceux par lesquels les dieux donnent eux-mêmes la vie et le pouvoir royal à Pharaon. Le sacre est donc un véritable culte divin rendu au roi par les dieux et les hommes. Or, chaque jour, avant tout service du culte divin célébré par le roi, on renouvelle son intronisation et son culte dans la « chambre d'adoration » des temples. Des statues du « double » royal y restent à demeure pour subir, à défaut de la personne du roi, l'intronisation ritualistique quotidienne. Le roi reçoit des dieux la divinité pour être à même de la leur rendre : l'office de prêtre nécessite qu'il soit un dieu.

Dans des fêtes célébrées plusieurs fois par an, on renouvelle pour le roi les rites de l'intronisation solennelle. Le roi, enfin, inaugure en grande pompe, à des dates variables, un temple consacré à lui-même et aux dieux de sa famille: mais le culte que le Pharaon reçoit à cette occasion est le même que celui dont il a déjà bénéficié lors du sacre et dans la « chambre d'adoration » et s'explique pour les mêmes raisons. Après sa mort, le roi est adoré comme tout mort osirien. Il réunit donc en sa personne tout ce que l'on reconnaissait de divin aux êtres mortels et surhumains.

Les insignes extérieurs de la dignité royale, couronnes, sceptres, armes, sont ceux que l'on prête aux dieux solaires. Comme les démiurges, le roi crée par l'œil et la voix; il dispose de la foudre et l'uræus divine le défend. Dans la gestion des affaires terrestres, les seuls conseillers écoutés de Pha-

raon, sont les dieux; les entretiens du roi avec les conseillers humains et les audiences, sont de véritables services solennels du culte royal, et non des délibérations à la mode des assemblées humaines. Le roi n'y entend guère que des chants d'adoration qui exaltent ses bienfaits pour les dieux et les morts divinisés ou des incantations magiques qui écartent de lui, dieu solaire, les ennemis du Soleil.

Telle est la conception religieuse que les Égyptiens s'étaient faite de la royauté. Elle se résume en ce fait que le roi est le fils des dieux: de là découlent les obligations du culte divinet les honneurs sacrés que le roi réclame comme prêtre des dieux. Mais, comme les morts, en Égypte, reçoivent le même culte filial que les dieux, Pharaon devient le « Fils » par excellence dans la société égyptienne et le prêtre commun des morts et des dieux, non pas seulement dans le cercle étroit de la famille royale, mais « au nom de tous les êtres vivants ». De là entre les mains du roi la concentration d'un pouvoir religieux, de là aussi une vénération de la personne royale comme il n'y en eut sans doute jamais chez aucun autre peuple.

II. Ce caractère particulier de la royauté pharaonique apparaîtra plus distinctement si on la compare aux théocraties sacerdotales qui ont apparu à diverses reprises dans l'Orient ancien, en Égypte même, en Chaldée, en Assyrie, en Judée.

Quand la classe sacerdotale fut assez forte en Égypte, à la fin de la XX° dynastie, pour usurper la royauté, et constituer les dynasties de grands-prêtres à Thèbes et le royaume éthiopien de Napata, il n'y eut en apparence rien de changé: le grand-prêtre effectif, le fonctionnaire, prenait la dignité royale à laquelle la pratique matérielle du sacerdoce semblait lui donner droit. Dès lors cependant, la situation réciproque des Pharaons et de la divinité ne fut plus la même dans l'opinion publique, et dans l'opinion des nouveaux Pharaons eux-mêmes. On eut une théocratie sacerdotale, et non une royauté divine;

le gouvernement passa aux mains du dieu, il ne fut plus exercé par le roi en personne. Tandis qu'aux époques où le fils des dieux règne, les affaires de l'État sont examinées dans des entretiens intimes du roi et des dieux et résolues par le roi seul, au temps de la suprématie sacerdotale la décision suprême fut réservée à la statue d'Amon, mannequin articulé dont la tête approuvait ou désapprouvait en public les décrets présentés par le grand-prêtre. « Les inscriptions nous montrent que sous les derniers Ramessides (soumis déjà à l'influence croissante du sacerdoce) on n'entreprenait rien sans consulter la statue du dieu. Le roi, dans le sanctuaire, parfois même en public, s'adressait à la statue et lui exposait l'affaire; après chaque question elle disait oui de la tête très fort par deux fois Aussi les rois-prêtres se mettent-ils toujours à l'abri derrière l'autorité divine : y a-t-il un procès d'État? ce n'est plus devant le roi, mais devant la statue du dieu qu'on porte la cause 2; faut-il constituer un apanage sur les biens des temples ou de l'État? ce n'est pas un décret royal qui intervient, mais un décret du dieu qui dispose en personne de ses biens3. Dans le royaume sacerdotal de Napata l'influence attribuée aux statues divines était encore plus grande: on en a un exemple par ce qui se passait lors du couronnement des rois. Le candidat royal n'est plus l'enfant prédestiné, appelé par son père terrestre, le roi régnant, à prendre la couronne et qui reçoit ensuite la consécration divine des mains de son véritable père le dieu. A Napata, le choix du roi était réservé à l'intervention mécanique de la statue divine : devant l'idole les princes royaux défilaient; les bras de la statue d'Amon

<sup>1.</sup> Maspero, Le Double et les statues prophétiques (Études de mythologie, I, p. 85).

<sup>2.</sup> Ed. Naville, Inscription de Pinozem; Spiegelberg, Stèle de l'oasis de Dachel (Recueil de Travaux, XXI, p. 12 sqq.).

<sup>3.</sup> Maspero, Mémoires de la mission du Caire, I, p. 695; cf. Études de mythologie, I, p. 85.

saisissaient au passage le candidat préféré des prêtres qui devenait ainsi le roi <sup>1</sup>. Il semble que de telles pratiques ne sont que l'imitation caricaturale des vieux rites divins de la famille royale; elles ne peuvent s'expliquer que par le besoin de donner au sacerdoce usurpateur une consécration toute matérielle et grossière. L'autorité religieuse du roi d'Égypte était fondée sur les liens de parenté qui, l'unissant aux dieux, faisaient de lui le fils, le prêtre et l'égal des dieux. La théocratie sacerdotale ne put au contraire jamais se dégager de son origine inférieure.

Preuve en est le récit que nous a transmis Diodore sur la vie religieuse des rois d'Égypte, récit qui s'applique aux prêtres-rois et ne convient en aucune façon aux Pharaons authentiques. « Les rois ne pouvaient pas vivre à leur gré... les heures du jour et de la nuit auxquelles le roi avait quelque devoir à remplir, étaient fixées par les lois et n'étaient pas abandonnées à son arbitraire. Éveillé dès le matin,... après s'être baigné et revêtu des insignes de la royauté et de vêtements magnifiques, il offrait un sacrifice aux dieux. Les victimes étant amenées à l'autel, le grand prêtre se tenait, selon la coutume, près du roi, et, en présence du peuple égyptien, implorait les dieux à haute voix de conserver au roi la santé et tous les autres biens, lorsque le roi agissait selon les lois; en même temps, le grand prêtre était obligé d'énumérer les vertus du roi... le grand prêtre agissait ainsi asin d'inspirer au roi la crainte de la divinité et pour l'habituer à une vie pieuse et exemplaire.... Il y avait un temps déterminé, non seulement pour les audiences et les jugements, mais encore pour la promenade, pour le bain, pour le commerce conjugal, en un mot pour tous les actes de la vie. Les rois étaient accoutumés à vivre d'aliments simples, de chair de veau et d'oie; ils ne devaient boire qu'une certaine mesure de vin, fixée de

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet Maspero, Histoire, III, p. 170.

manière à ne produire ni une trop grande plénitude ni l'ivresse.... Comme c'étaient là des coutumes établies, les rois n'étaient point mécontents de leur sort... Ils ont conservé ce régime pendant fort longtemps et ont mené une vie heureuse sous l'empire de ces lois<sup>1</sup>. »

Ainsi que l'a remarqué M. Maspero<sup>2</sup>, ce tableau de la vie des rois d'Égypte semble avoir été emprunté au roman historique écrit par Hécatée d'Abdère, qui avait compilé pêle-mêle les traditions et les avait embellies d'un coloris poétique. « La comparaison avec les monuments figurés et avec les rituels du culte d'Amon prouve que la description idéale qu'on y faisait de la vie des rois reproduisait les traits principaux de la vie des grands prètres thébains et éthiopiens; la plus grande partie des ordonnances minutieuses qu'on remarque, s'applique donc à ces derniers et non pas aux Pharaons proprement dits. »

On sait en effet par les monuments figurés et les textes tels que les contes populaires, qu'on attribuait aux vrais Pharaons des habitudes de vie très libres. Aucune prescription relative ni aux vêtements, ni à la nourriture, ni à l'emploi du temps des rois de souche authentique ne nous est parvenue 3. Si l'on en croit les légendes, Pharaon ne dédaignait pas la boisson, ni la bonne chère, ni les autres plaisirs 4. Il est probable que le plus souvent le roi se déchargeait sur les prêtres de service des obligations du culte divin et n'officiait personnellement qu'aux jours de grandes fêtes. Cela n'enlevait rien d'ailleurs au respect du peuple pour la personne royale : au contraire, un formalisme étroit, comme celui auquel fait allusion

<sup>1.</sup> Diodore, I, 70-71 (traduction Hæfer).

<sup>2.</sup> Histoire, II, p. 759, n. 3.

<sup>3.</sup> La seule exception est relative au roi éthiopien Piankhi Meriamoun, qui ne permet l'entrée de son palais qu'aux hommes « qui ne mangent pas de poisson » (Stèle de Piankhi, l. 151-152; éd. De Rougé, p. 78). Mais cette exception confirme la règle, car Piankhi appartient aux dynasties issues des prêtres d'Amon.

<sup>4.</sup> Cf. Maspero, Histoire, I, p. 268, sqq.

Diodore, n'aurait eu pour effet que de rabaisser le roi au rang d'un fonctionnaire exact et minutieusement surveillé. C'est ce caractère que les prêtres-rois des dynasties sacerdotales n'ont pas su dépouiller, tandis que les Pharaons n'en avaient nul souci. Comme l'a fort bien dit M. Loret, « un prêtre, fût-il le plus important du royaume, avait conscience lorsqu'il parlait à un dieu de s'adresser à un maître. Le roi traitait ce dieu familièrement, comme l'un des siens, et l'appelait « mon père 1 ».

Dans la Chaldée primitive, les rois, comme les Pharaons, recevaient des dieux l'investiture de la charge royale 2 et célébraient eux-mêmes, en échange, le service du culte divin. Mais « ils ne se proclamaient point dieux comme les Pharaons leurs contemporains »; ils se contentaient « qu'on les reconnùt pour les « vicaires » (patési) du dieu ici-bas, ses prophètes, ses favoris, les pasteurs élus par lui afin de gouverner les troupeaux humains. Seulement, tandis que le prêtre du commun se choisissait un seul maître auquel il se consacrait, le prêtre-roi exercait le sacerdoce universel<sup>3</sup> ». Ce qui achèvera de marquer la différence entre les rois chaldéens et les Pharaons, c'est qu'au lieu de revêtir, comme les rois d'Égypte, le costume divino-royal avant le culte, les « vicaires du dieu » chaldéens « abdiquaient tous les insignes du rang suprême pendant la cérémonie et revêtaient le costume de prêtre. On les rencontrait alors, le crâne ras et le buste nu, les reins ceints du pagne: ce n'est plus alors le souverain qui domine en eux, c'est l'hiérodule, c'est l'esclave qui comparait devant son maître divin afin de le servir et qui s'affuble, pour la circonstance, d'un déguisement d'esclave ' ». Après leur mort, les patésis chaldéens pouvaient recevoir le culte, et l'on possède

<sup>1.</sup> Cf. Loret, L'Égypte au temps des Phuraons, p. 39.

<sup>2.</sup> Maspero, Histoire, I, p. 705.

<sup>3.</sup> Maspero, Histoire, I, p. 703-704.

<sup>4.</sup> Maspero, Histoire, I, p. 706-707.

des listes d'offrandes qui devaient être servies régulièrement aux statues de Goudéa et de Doungi 1.

Les Assyriens semblent avoir, au contact de l'Égypte, modifié la conception chaldéenne de la dignité royale<sup>2</sup>. Tout en restant avant tout le prêtre des dieux, le roi s'identifiait parfois « non pas avec le maître suprême Assour, mais avec l'un des démiurges du second rang, Shamash, le Soleil, celui-là même dont les Pharaons prétendaient être la chair et l'image tangible ici-bas. » Lui-même prenait le nom de Soleil et se faisait adorer de son vivant <sup>3</sup>. Néanmoins, il y avait loin de cette divinité acquise, et peut-être imitée, à la vie divine primordiale qui animait les Pharaons. Les Assyriens ne semblent avoir jamais considéré leur souverain comme le dieu « vivant et divin plus que les dieux mêmes » tels que les Égyptiens se représentaient le Pharaon.

En Judée, quand la royauté fut constituée, le roi aussi était le chef du culte; il officiait lui-même dans les grandes circonstances, guidé par un prètre de carrière qui savait l'art de consulter l'éphod et de sacrifier les victimes '; le portrait idéal du roi-prêtre fut tracé par Josias dans le Livre de la loi . Mais la classe sacerdotale qui avait créé la monarchie, les prophètes qui s'attribuaient le privilège exclusif de l'inspiration divine, étaient des éléments trop importants dans la société juive pour laisser longtemps au roi l'autorité religieuse véritable. En Égypte, Pharaon était sans discussion le seul interprète des dieux: on ne pouvait révéler les mystères divins qu'au nom de l'inspiration royale. En Judée le souffle divin se répandait partout, et des élus, inconnus la veille, surgissaient pour révéler aux rois la parole divine.

<sup>1.</sup> V. Scheil, Le culte de Gudéa sous la IIº dynastic d'Ur (Recueil de travaux, t. XVIII, p. 64 sqq.).

<sup>2.</sup> Maspero, Histoire, II, p. 622.

<sup>3.</sup> Maspero, Histoire, II, p. 622.

<sup>4.</sup> Maspero, Histoire, II, p. 730-749.

<sup>5.</sup> Maspero, Histoire, III, p. 510.

L'Égypte a donc connu une conception, originale de la royauté religieuse : le Pharaon se distingue des autres roisprêtres en ce qu'il est lié aux dieux par la naissance autant que par la dignité sacerdotale. Il est dieu parce qu'il est prêtre; mais il n'est prêtre qu'en tant que fils des dieux.

III. Cette conception d'une royauté à la fois divine et sacerdotale, apparaît, comme nous l'avons vu, dès les premiers temps actuellement connus de l'histoire d'Égypte; le régime politique, qui en découle, a résisté à guarante siècles d'application et s'est montré l'élément le plus durable, le plus inaccessible aux révolutions, de toute la civilisation égyptienne. L'avènement transitoire de la classe sacerdotale à la royauté a pu altérer les rapports réciproques du roi et des dieux, en subordonnant à la majesté divine l'humble mortel, prêtre d'Amon, promu roi à la suite d'un hasard heureux. Mais si la personne des rois d'occasion a subi pendant quelques siècles une diminution d'autorité, le principe de la royauté, divine et sacerdotale, a survécu jusqu'à la période romaine, et n'a disparu qu'avec la religion égyptienne, sous les coups du christianisme. Sans doute des idées nouvelles sur le caractère de la personne royale se sont introduites en Égypte avec les Ptolémées et les Césars : on a célébré dans l'entourage du souverain, un culte du roi plus conforme à la civilisation hellénistique. Mais ces modifications, les temples d'Égypte ne les connaissent pas, ne les acceptent point. Qu'importe que le souverain soit Grec ou Romain, qu'il se réclame aussi d'une filiation divine auprès des dieux de son pays : dans les temples, où l'on nomme de moins en moins le roi étranger par son nom, le « fils d'Isis » ou le « Pharaon » continue comme aux temps antiques à célébrer et à recevoir les immuables rites osiriens.

La stabilité de « ce pouvoir absolu qui prétendait être nonseulement d'origine divine mais exercé par des êtres divins » ne s'explique que par l'existence d'un corps sacerdotal qui « gardait le dépôt et les bénéfices de la tradition ' ». Nous avons vu comment les fondations perpétuelles du roi en faveur des dieux ont fait la fortune et la puissance des prêtres gérants des « biens divins ». Ces prêtres ont eu probablement une influence décisive dans l'élaboration de la doctrine de la royauté divine et sacerdotale telle que nous la connaissons. Le dogme du roi fils du soleil nous apparaît entièrement constitué dès le moment où la théologie solaire s'impose elle-même à tous les sanctuaires de l'Égypte. Les textes des pyramides de la VIe dynastie nous apprennent qu'à cette époque l'omnipotence du dieu Râ était déjà admise, et sans doute depuis longtemps : c'est sous la dynastie précédente que le roi se proclame pour la première fois « fils de Rå » et né de sa chair divine<sup>2</sup>. On en peut conclure que la théorie de la naissance solaire du Pharaon et de l'identification complète du roi au dieu Râ, ou au dieu Horus fils de Rà, fait partie intégrante de la théologie héliopolitaine et date de la même période de l'histoire de la civilisation égyptienne.

On se demandera, dès lors, de quels éléments les théologiens d'Héliopolis ont composé la doctrine divine royale et comment ils ont progressivement amené les esprits à la croyance qui, pendant quarante siècles, s'est imposée à l'Égypte. Cette étude, nous l'avons dit déjà à propos du protocole pharaonique, est encore entièrement à faire : à peine pouvons-nous actuellement distinguer quelques influences locales dans le choix des épithètes divines prises par les Pharaons pour caractériser leur personnalité morale. Les monuments de la période archaïque, quand nous les posséderons en plus grand nombre, donneront peut-être la solution de ce problème très intéressant. Peut-être aussi arriverons-nous

<sup>1.</sup> J'emprunte ces expressions à une leçon de M. Bouché-Leclercq sur le Culte dynastique en Égypte sous les Lagides (ap. Leçons d'histoire grecque, p. 322-24).

<sup>2.</sup> Cf. supra, p. 66-67.

A. MORET.

un jour à définir les étapes successives des rites relatifs à la nativité, au couronnement, au culte du Pharaon : pour le moment nous n'avons pu que les décrire en général, sans distinction d'époque ni de lieu. Nous espérons que de nouvelles découvertes, ou des publications plus complètes des monuments déjà connus, pourront dans l'avenir nous permettre d'améliorer nos connaissances à cet égard.

Faut-il aussi se demander jusqu'à quel point le dogme de la divinité solaire du Pharaon était compris de la masse du peuple égyptien? On a beaucoup contesté à la théologie solaire l'omnipotence sur les esprits que semblent lui attribuer les écrits religieux et les textes officiels gravés dans les temples. Le peuple, a-t-on dit, se souciait peu des abstractions des théologiens: celles-ci n'étaient comprises, ou même connues, que d'une élite. Le culte populaire s'adressait plus volontiers aux dieux locaux, de puissance limitée, qu'au grand dieu, unique sous des formes multiples, adoré par les théologiens d'Héliopolis. Dès lors ne pourrait-on suspecter l'importance réelle de la divinité royale, si étroitement liée aux destinées de la théologie solaire?

Nous répondrons que si l'on ignore jusqu'à quel point la théologie solaire était comprise du peuple, on ne sait pas davantage dans quelle mesure elle en était méconnue. Les monuments attestent que les dogmes de la divinité royale étaient proclamés partout; les contes de toutes les époques nous apprennent que les idées touchant à la naissance divine du roi et au caractère sacré de sa personne, étaient entrées dans le domaine populaire. En admettant même que la majorité des hommes fût dans l'ignorance des subtilités auxquelles se complaisaient les théologiens, comment croire que le rôle de Pharaon, héritier et fils des dieux, prêtre du culte divin, ait pu paraître incompréhensible au vulgaire? Dans un pays où le souci de la vie future et le culte des morts tenaient tant de place dans les préoccupations de tous, pouvait-on s'étonner que

les dieux, soumis aux mêmes nécessités que les morts, aient pris soin d'assurer leur propre existence divine en léguant leur patrimoine et la charge d'un culte familial à un héritier de leur sang? Si l'on peut reconnaître dans la théorie solaire de la divinité royale un système de date relativement récente et plus familier aux théologiens qu'aux gens du commun, il n'en subsiste pas moins dans la conception du Pharaon dieu et fils des dieux un élément très ancien et issu de la croyance populaire. C'est l'idée qu'il faut à la tête de la société humaine, créée par les dieux et qui retourne par la mort à la divinité, un être capable d'assurer pendant la vie les relations entre la terre et le ciel, de même que dans chaque famille un chef sert d'intermédiaire entre les aïeux divinisés et les membres survivants. Dans ce rôle, le souverain a la situation, les privilèges et les charges d'un chef de la grande famille humaine vis-à-vis des ancêtres de celle-ci, les dieux et les morts divinisés : aussi est-il considéré comme étant par excellence le fils aîné des dieux, l'homme le plus près par le sang de la race céleste, auquel les fonctions de prêtre confèrent dès la vie terrestre un caractère divin. Tel se montre à nous Pharaon, pendant les siècles de l'histoire d'Égypte actuellement connue, dans le décor immuable dont les théologiens d'Héliopolis ont su entourer sa personne; tels nous apparaîtront, sous des dehors plus frustes, ou avec des conceptions plus rudimentaires, les chefs de l'Égypte primitive dont les monuments archaïques nous révéleront les conditions d'existence quelque jour 1.

Dès maintenant, il est possible d'observer en Égypte, pen-

<sup>1.</sup> Il n'est pas douteux qu'avant l'établissement d'une royauté centralisatrice les chess de clans égyptiens n'aient possédé, chacun sur son territoire, les pouvoirs sacerdotaux; ils les ont gardés, sous la direction suprême du Pharaon, longtemps encore après l'unification de l'Égypte. Voir à ce sujet Lepage Renouf, The priestly character of the earliest Egyptian civilization, ap. P. S. B. A., XII, p. 355-362.

dant quatre mille ans, un exemple décisif de « ce caractère sacerdotal de la royauté primitive » dont Fustel de Coulanges a défini les conditions pour les pays de l'antiquité classique . Ici aussi, la religion d'État part du même principe que la religion de la famille, et, ici comme ailleurs, la charge du culte des ancêtres explique l'autorité reconnue de ceux qui détiennent le pouvoir. En Égypte, ce fut toujours une croyance populaire que la portion essentielle de l'humanité « se compose de plus de morts que de vivants » puisque les morts divinisés sont confondus avec les dieux, morts eux-mêmes, dans les prières et dans les sacrifices. Pour le peuple comme pour les théologiens, Pharaon, fils et prêtre des dieux, prêtre des morts divinisés, dieu lui-même comme les dieux et les morts par naissance et par dignité sacerdotale, concentrait en sa personne les aspirations religieuses totales de l'humanité.

1. La Cité antique, III, ch. IX.

## **APPENDICE**

# TRADUCTION DES LÉGENDES DES FIGURES CITÉES AUX CHAPITRES VII ET VIII

— P. 211. Figure 55. La Chambre d'Adoration de Séti I. (Abydos, I, pl. 22-23.)

## 1er Registre (g. à dr.).

I. Le long du tableau, cartouche développé du roi Séti I.

Au dessus : Dit par Horus, fils d'Osiris, résidant au temple de Men-Mâ-Rî :

« Ta purification est la purification d'Horus et réciproquement; ta purification est la purification de Thot, et réciproquement ».

Derrière Horus: « Purifier le roi Men-Mâ-Rî qui donne la vie; il (Horus) l'encense avec l'œil de son corps<sup>4</sup>, purifie ses chairs divines.....<sup>2</sup> ».

Devant le roi : les quatre enfants d'Horus sur le plan du temple de Men-Md-Ri.

Derrière le roi : « Tout fluide de vie (est) derrière lui comme (derrière) Râ ».

- 1. L'encens qui sert à la purification est appelé  $O\!Eil$  d'Horus comme toutes les offrandes.
- 2. Peut-être saut-il lire toum ári-f (« purisie ses chairs divines) de ce qui ne doit plus lui appartenir »; cf. p. 328.

Au dessus du roi : le double nom royal.

II. Au dessus de Thot: Dit par Thot, maître d'Hermopolis: « Tu as pris cette bonne vie divine, ô Horus qui te lèves dans Thèbes; ta couronne blanche du Sud et ta couronne rouge du Nord sont établies sur ta tête, les deux terres réunies sont ta propriété. Rà a dit de sa propre bouche: « Que sa majesté soit (inscrite) dans les livres, que soit établi mon fils sur son trône de roi du Sud et du Nord, sans pareil ».

Devant Thot: « Je te présente la vie à ton nez et les deux Uraeus à ta belle face ».

Au dessus du roi: le double nom royal.

Derrière le roi : Le nom du double de Séti, dans le serekh, tenant en main la hampe du « double royal ».

III. Au dessus du prêtre: Dit par Horus Anmoutef résidant dans le temple Men-Mâ-Rî du roi Men-Mâ-Rî: « De par (?) le grand cycle des dieux et le petit cycle des dieux, de par (?) les deux régions du Sud et du Nord, (voici) les résines pures et agréables d'odeur, qui sont (mentionnées) sur les livres de la « chambre des livres sacrés » et qu'ils donnent à deux mains. Râ purifie le roi Men-Mâ-Rî dans cette chambre qui est sienne, dans ce temple qui est vôtre, dans ses terrains du Sud, dans son sanctuaire du Nord, pour ses tables d'offrandes qui sont au ciel et qui sont sur terre en ce temple '.

Dire quatre fois: Pures, pures sont ces tables d'offrandes du roi Men-Mû-Rî, car je me suis purifié "».

Au dessus du roi : le double nom royal.

Derrière le roi : « (Tout fluide de vie est derrière lui) comme (derrière, Râ, à jamais ».

## 2º Registre (dr. à g.).

- I. Le long du tableau, cartouche développé du roi Séti I.
- 1. On énumère ici les différentes parties du temple : le roi est purifié dans chacune d'elles.
- 2. Sur cette formule voir Rituel du culte divin, p. 18. Aou ou est fautif pour Aou à.

Au dessus d'Anubis: Dit par Ap-Ouaitou du Sud, le chef des deux terres résidant dans le temple de Men-Md-Rî: « Je suis venu à toi avec la vie et la force, pour que tu rajeunisses comme Horus en qualité de roi. Je te transmets le croc et le fouet, et la dignité excellente d'Ounnofir (Osiris), pour que ton nom prospère par tes actions et que, tant que sera le ciel, tu sois toi-même.

Devant Anubis: Ap-Ouaïtou du Sud, le chef des deux terres, à son fils chéri le maître des deux terres Men-Mâ Rî: « Tu as pris le croc et le fouet qui sont aux mains de ton père Osiris ».

Au dessus du roi : le double nom royal.

Derrière le roi : « Voici que le roi, maître des deux terres, Men-Mâ-Rî se lève (en roi) sur le trône d'Horus résidant dans la tebit et dans la double chambre d'adoration, pour guider tous les vivants, comme Râ, à jamais ».

II. Au dessus de l'officiant: Dit par Anmoutef: « L'encens vient, le parfum divin vient, son parfum vient vers toi, maître des deux terres, Men-Mà-Rî ».

Devant Anmoutef: « Faire l'encensement au roi Men-Ma-Ri, qui donne la vie ».

Au dessus de la déesse : Dit par Isis : « Je donne que tu te poses sur ton grand trône, te levant (en roi) sur le trône de Toum ».

Devant la déesse : « Agiter (litt. faire) le sistre à ta belle face, à jamais » (bis).

Au dessus du roi : le double nom royal.

Derrière le roi : Le fluide de toute vie, stabilité, force, de toute santé, de toute magnanimité est derrière lui, chaque jour, comme (derrière) Rà.

III. Au dessus de Thot: Dit par Thot, maître d'Hermopolis: « Le roi donne l'offrande à Seb, au cycle des dieux, (à savoir) milliers de pains, milliers de bière, milliers de têtes de bœuf, milliers d'oies, milliers d'encens, milliers de fards, milliers d'offrandes, milliers de provisions, milliers de libations, milliers de toutes choses bonnes, pures, milliers de toutes choses bonnes, agréables, que le Nil apporte de sa cachette, pour qu'ils les donnent à deux

mains. Le dieu de l'Inondation purifie Séti. Viens, ô toi, fils de Râ, Séti Meri-n-Phtah, vers ce dieu, embrasse tous ces pains (?) ».

Au dessus du roi : le double nom royal.

— P. 223. Figure 63. Le menu du repas servi au roi et a son double. (Abydos, I, pl. 33.)

Le roi Séti I, assis sur le serekh « met les deux mains sur la table d'offrandes ». Derrière lui, le double royal vivant. Entre eux, légende : « Le fluide de vie, stabilité, force, de toute santé, de toute magnanimité est derrière lui comme (derrière) Râ ».

Au dessus du tableau: inscription horizontale. Dit par le domestique, Horus Anmoutef: « Faire l'offrande à son fils chéri le maître des deux terres, Seti, qui donne la vie. Je t'ai lancé l'OEil d'Horus, que tu as demandé pour que tu t'unisses à lui, fils de Râ ».....

Devant Anmoutef: « .... Purifié, purifié l'Osiris roi, maître des deux terres Men-Mâ-Rî. Ta purification est la purification de Seb et réciproquement; ta purification est la purification de Thot et réciproquement; ta purification est la purification de Sopou et réciproquement; ta purifié (est) le roi Men-Mâ-Rî. — Tu as pris ta tête, on t'a offert tes os par devant Seb. Thot l'a purifié (le roi) de ce qui ne doit plus lui appartenir. Purifié, purifié est l'Osiris, maître des couronnes, Séti meri-n-Phtah. — Je t'ai lancé l'eau qui est dans (ces vases) l'OEil d'Horus rouge. (Ton natron est le natron d'Horus) et réciproquement; ton natron est le natron de Seb et réciproquement; (ton natron est le natron de Thot) et réciproquement; ton natron est le natron de Sopou et réciproquement. (Tu es établi parmi) tes frères les dieux; ta bouche est (pure comme la) bouche d'un veau (de lait au jour de sa naissance...) \* ».

Menu du repas. — On en trouvera la traduction dans l'édition des Textes des Pyramides publiée par M. Maspero, où le texte d'Abydos est cité parallèlement à celui de la pyramide du roi Ounas (Recueil de travaux, t. III, p. 477 sqq.). Chaque offrande est nommée, avec l'indication de la quantité; une courte formule définit la présentation ou les effets que le roi peut en attendre. Par ex. au

<sup>1.</sup> Sur ces formules, cf. p. 216-217.

début, on a : « Eau, vases, deux. Ah! roi Séti, je t'ai lancé l'OEil d'Horus; on t'a offert l'eau qui est en lui », et plus loin : « Vin, vases, deux. Ah! roi Séti, je t'ai lancé l'OEil d'Horus; ta bouche est ouverte avec lui ». A noter spécialement les indications relatives à la reconstitution du squelette (l. 11), à l'ouverture de la bouche (l. 13-17), à l'allaitement du roi par les déesses (l. 15, 26). — On trouvera une étude détaillée des mets présentés aux dieux et aux morts dans Maspero, La table d'offrandes des tombeaux égyptiens (Revue de l'histoire des religions, 1897).

- P. 237. Figure 67. Les enseignes divines du cortège de Seti I. (Abydos, I, pl. 28 d.)

Au-dessus des enseignes: « Dit par les dieux qui sont sur leurs hampes: « Il est établi sur son trône comme le fils d'Isis, le maître des deux terres Men-Mâ-Rî, parce que le taureau Qamoutef l'a créé de même que son propre corps, la vache l'Isis l'a formé pour l'héritage du trône de Toum, lui le bel adolescent qui exécute les rites, le modeleur excellent, à jamais, le maître des couronnes, Séti meri-n-Phtah ».

1 er dieu : Il donne la double vaillance des deux dieux (Horus et Sit) et ce qu'ils possèdent sur terre au roi du Sud et du Nord Men-Mâ-Rî qui donne la vie comme Râ à jamais.

2º dieu : Il donne l'éternité en années réunies au roi... etc.

3. dieu : Il donne de très nombreuses fêtes sed au roi... etc.

40 dieu : Il donne toute vie, stabilité, force, toute santé au roi... etc.

5º dieu: Il donne toute vaillance, toute force au roi... etc.

6. dieu : Il donne les offrandes et les provisisions au roi... etc.

 $7^{\circ}$  dieu: Il donne la durée comme roi des deux terres au roi...

8º dieu : pas de légende.

— P. 239. Figure 70. LES QUATRE PAVILLONS DU COURONNEMENT LORS DE LA FÈTE sed a BUBASTIS. (Ed. Naville, The festival hall, pl. II, et text., p. 13.)

1. Je lis at le groupe avant Isis (cf. Loret, Recueil, t. XVIII, p. 199).

De droite à gauche. Escalier sud. Dans le pavillon, le roi est couronné par Phtah Totounen et Amon (?).

Escalier nord. Dans le pavillon, le roi sera couronné par Toum et Harmakhis (?) avec la mention « (quatre fois), pour le Nord ».

Escalier ouest. Dans le pavillon, le roi sera couronné par Khopri et Seb « quatre fois pour l'Ouest ».

Escalier est. Dans le pavillon, le roi sera couronné par Isis et Nephthys « quatre fois pour l'Est ».

- P. 243. Figure 75. Royale montée de Séti I lors de la fête sed. (Abydos, I, pl. 29.)

Au-dessus du roi conduit par les dieux : Montou, maître de Thèbes, le grand dieu maître du ciel, résidant dans (le temple de Men-Mâ-Ri.) - Dit par Montou et Toum : « Notre fils, que nous aimons, maître des deux terres Men-Mâ-Rî, entre de ta personne avec nous deux vers le temple, pour que tu t'assoies sur le siège de ton père dans ton temple de millions d'années. Les esprits d'Héliopolis te font le chemin quand tu viens, parce que tu es pur, ton double est pur, tout ce qui sort de ta bouche est pur; ils gardent la terre, dans Héliopolis, de ceux qui raillent le double d'Horus..... Fils du soleil, Seti mer-n-Phtah (qui donnes la vie éternellement), comme Râ, ta purification est la purification de l'unique enfant mâle (Horus?), ta purification est la purification d'Anubis qu'a formé Isis, ta purification est la purification d'Osiris et des dieux de son cycle, quand ils prennent les deux plumes. Voici (?) qu'Horus est doué de voix créatrice et qu'Anubis est derrière le roi Men-Mâ-Rî, qui est pur (pour) tous les dieux de son temple. »

Les esprits de Nekhen et de Pou à tête de chacal et d'épervier, portent des statuettes divines; devant chacun d'eux le mot « libation ».

Au dessus du roi, conduit par le prêtre Anmoutef: « ... tu es placé sur terre comme Râ qui se lève, tu entres dans les réjouissances vers le temple où le cycle des dieux assemblés te reçoit (litt. te prend), tu sors, avec l'amour, du sanctuaire et de la présence de ton père Amon. Les déesses te disent: « Viens, purifié, prends, tes offrandes, ò roi du Sud et du Nord, Men-Mâ-Rî, qui donne la vie, comme Râ ».

- P. 244. Figure 76. Amom-RA EMBRASSE LE ROI. (Louxor, pl. 46.)

Au dessus des déesses: Dit par Amonit qui réside dans Apitou: « Tu as pris (dans tes bras) ton fils chéri à qui tu as attribué des millions d'années dans cet héritage excellent, florissant, stable et parfait que lui a créé Amon-Rà, seigneur de Karnak, éternellement et à jamais ».

Mout la grande maîtresse d'Asher (dit) : « Amenhotpou hiq Ouas, je te donne tes années par millions et je t'emplis de vie stabilité, force ». — Au bras de Mout pend un emblème-légende signifiant que le roi est « maître de réaliser la fête sed ».

Au dessus du roi : le double nom royal.

Au dessus d'Amon-Râ: « Je te donne la vie, la force pour ta belle face, (moi) Amon-Râ maître de Karnak, maître du ciel ».

Derrière Amon-Ra: « Mon fils chéri Amenhotpou hiq Ouas, viens vers moi qui ai façonné tes beautés, je te donne des millions (d'années...) ».

— P. 245. Figure 77. Horus Anmoutef annonce au cycle des dieux que le roi a été couronné. (Abydos, I, pl. 34 b.)

Devant Anmoutef: « Émettre des paroles devant le cycle des dieux par Horus Anmoutef ».

Au dessus d'Anmoutef: « Dit par Horus Anmoutef au grand cycle des dieux: « Je suis venu pour agir suivant vos ordres à l'égard du roi Men-Mâ-Rî, votre fils véritable, qui s'est posé sur le siège de votre héritage, s'établissant sur vos trônes, les couronnes de Rà bien établies sur sa tête. Il a ceint l'Ourrit hiquou (la couronne « grande magicienne »); il a empoigné le croc hiq et le fouet nekhekh, pour qu'il régente la terre comme Râ. Il est reconnu (litt. achevé) comme Roi du Sud et du Nord, son nom officiel (nekhebit) (est établi) comme « vivificateur des deux terres. » Thot a rédigé ses chartes d'avènement (genitou)<sup>1</sup>; Horus a établi ses diadèmes, sa couronne du Sud et sa couronne du Nord, avec ses compagnons (d'Horus) pour lui donner ce qu'ils possèdent dans la terre entière (?). Ainsi ce qui devait être fait est fait: tranquillisez vos âmes ».

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet p. 83 et 102.

Devant les dieux du cycle: Dit par le grand cycle des dieux qui résident au temple: « Certes, certes, que soient à lui ces choses d'une façon stable et bien établie à jamais pour le compte du fils bienfaisant, le modeleur excellent. Nombreuses sont les occasions de (ses) bienfaits ».

Devant chacun des dieux :

(Osiris). Il donne toute vaillance au maître des deux terres Men-Mâ-Rî qui donne la vie.

Horus: Il donne toute force au maître des couronnes... etc.

Isis: Elle donne toute magnanimité au maître des deux terres... etc.

Rá: Il donne toutes provisions au maître des couronnes... etc.

Shou: Il donne toute abondance au maître des deux terres... etc.

Tafnouit: Elle donne toute offrande au maître des couronnes... etc.

Seb: Il donne la durée du soleil au maître des deux terres... etc.

Nouit: Elle donne toute vie et force au maître des couronnes... etc.

Ap-Ouaitou (Anubis) : Il donne toute santé au maître des deux terres... etc.

— P. 246. Figure 78. Horus et Thot, Ouazit et Nekhabit donnent a Seti I les insignes des fêtes sed. (Abydos, 1, pl. 30, c.)

Au-dessus d'Horus: Dit par Horus: « Tu as pris les couronnes de Râ, pour que tu régentes l'Égypte et le Désert ».

Dit par Ouazit : « Je suis venue vers toi pour te donner le Nord qui te paie tribut de ses deux mains à profusion. Ma majesté s'est posée sur ton front à jamais (bis)'.

Au dessus du roi : le double nom royal.

Au dessus de Thot: Dit par Thot, le maître des divines paroles :

1. Ouazit personnifie la couronne du Nord; cf. p. 289.

« Je rédige pour toi les chartes d'avènement (genitou) à nouveau, pour que tu réalises les royautés de Toum à jamais » (bis).

Dit par Nekhabit: « Que le Sud soit à toi, c'est ta propriété, jusqu'aux limites des piliers du ciel. Je suis avec toi à jamais pour renverser tes adversaires devant toi, et pour réaliser ta puissance parmi toutes les terres et ta crainte à travers tous les pays étrangers ».

Au centre: Horus et Thot remettent au roi des insignes sed, phylactères gravés au double nom du roi.

— P. 247. Figure 79. Le roi sur le trone portatif sopa au retour de la royale montée. (Abydos, I, pl. 31 b.)

Au-dessus des dieux à tête de chacal. Dit par les Esprits de Nekhen<sup>1</sup>: « Nos deux bras sous toi, nous t'élevons sur ton siège comme (nous élevons) Horus et Sit, Nekhabit et Ouazit. Assis sur le trône d'éternité, tu as empoigné le croc hiq et le fouet nekhekh, te levant sur la terre comme le soleil. Il donne, certes, que tu illumines les deux terres comme le disque solaire Aton. Les dieux te reçoivent (litt. te prennent) en paix, leurs deux bras te font la libation nini à ta face, comme (à) Râ, éternellement à jamais. »

Au dessus du roi : le double nom royal.

Au dessus des dieux à tête d'épervier. Dit par les Esprits de Pou<sup>2</sup>: « Image de Râ maître du ciel, maître de la terre, roi Men-Mâ-Ri, nous te portons... tu t'assieds... en roi, tes royautés sont les royautés d'Horus et de Sit. Réalisant les fêtes sed quand tu te lèves (en roi) sur cette terre, notre fils unique, repose sur notre trône ».

Au dessus d'Anmoutef. Chapitre de purifier le roi avec la résine. Dit par Horus Anmoutef: « Horus est pur, il s'est encensé avec l'Œil de son corps; le roi Men-Mâ-Rî est pur, il s'est encensé avec l'Œil d'Horus, de son corps; il est pur et stable, car il s'est encensé avec l'Œil d'Horus, de son corps, qui lui fut donné pour qu'il l'approvisionne en ce sien nom de pedou n noutir

- 1. Ce sont les dieux d'Hiéraconpolis, c'est-à-dire de l'Égypte du Sud.
  - 2. Ce sont tes dieux de Bouto, c'est-à-dire de l'Égypte du Nord,

وليهيه ويونيان وهويز المنتجي ويتزييها أستوال ويهاب ويهجهن المار

(sontirou). Le roi Men-Mâ-Rì est pur, grâce à lui, comme Râ (est pur) grâce à lui, comme Osiris dans son temple et Sokari sont purs grâce à lui. Ton natron est le natron d'Horus et réciproquement; ton natron est le natron de Seb et réciproquement; ton natron est le natron de Thot et réciproquement. La bouche du fils du Soleil (Séti est pure comme la bouche d'un veau de lait au jour de sa naissance) ».

— P. 251. Fig. 83. Le roi Séti Iet reçoit le culte divin. (Abydos, I, pl. 26.)

De bas en haut (gauche):

- 1º Isis donne la vie en roi, en lui présentant l'uræus du Sud.
- 2º Dit par Anmoutef : « J'ouvre ta bouche avec l'herminette d'Anubis ». (Dire 4 fois.)
- 3º Anmoutef présente les quatre vases dosheritou<sup>3</sup> : Dit par Anmoutef qui réside dans le temple de Men-Mâ-Rî : « Je te lance l'OEil d'Horus... »
  - 4º Horus, fils d'Isis, donne la vie et l'insigne sed au roi.
- 5° Dit par Anmoutef : « Offrande royale à l'Osiris roi Men-Mà-Rì, que grande soit sa vie, stable...
  - $6^{\circ}$  Anubis Ap Ouaïtou du Sud donne au roi des sceptres variés. (Droite):
  - 1º Horus modeleur de son père, (fils) chéri, vient embrasser le roi.
- 2º Dit par Anmoutef qui réside dans le temple de Men-Mâ-Rî, « faire l'encensement et la libation à ton double; tu es pur, tu es pur. » (Dire quatre fois.)
- 3° Dit par Anmoutef (qui réside) dans le temple de Men-Mâ-Rî: « Je t'emplis (la face) de l'OEil d'Horus, le fard *Mezet*. » (Scène de l'onction.)
- $4^{\rm o}$  Dit par Thot : « Le roi donne l'offrande ; pur, pur est l'Osiris roi Men-Mà Rî ».
- $5^{\rm o}$  « Horus Anmoutef qui réside dans le temple de Men-Mâ-Rî fait l'encensement au maître des deux terres. »
  - 1. Sur cette formule, cf., plus haut, p. 216.
  - 2. Sur cette formule, voir plus haut, p. 217, n. 1 et p. 328.
  - 3. Gf. Rituel du culte divin, p. 172.

6° Thot purifie le roi : « Ta purification est la purification d'Horus et réciproquement... »

— P. 254. Figure 85. Thot et Anmoutef font le Souton di hotpou a la statue du roi Séti let dans sa barque divine. (Abydos, I, pl. 32.)

Au-dessus de Thot: Chapitre d'entrer pour présenter les offrandes au roi, maître des deux terres, Men-Mâ-Rî, qui donne la vie. Dit par Thot, maître d'Hermopolis: «Ah! fils du soleil, Séti merin-Phtah, tes adversaires, ton père Toum les a éloignés de toi, Horus t'a fait offrande avec son Œil en son nom de donneur d'offrandes. Vos odeurs sont à vous, ô dieux, vos humeurs sont à vous, ô dieux<sup>1</sup>; (me voici) Thot, je suis venu pour faire ce qui convient au roi Men-Mâ-Rî<sup>2</sup> qui donne la vie, et aux dieux de son cycle. Que l'abondance (des offrandes) s'accroisse pour toi (?) que l'Œil d'Horus soit vers toi. »

Au dessus d'Anmoutef: Faire le Souton di hotpou au roi Men-Mâ-Ri qui donne la vie, par l'Anmoutef, maître du temple, à savoir: pains, vases, têtes de (bœuf) et d'oies, toutes les choses bonnes et pures. Dire quatre fois: Pur, pur (est le roi Séti). »

Au dessus de la barque divine : nom d'Horus et double nom royal de Séti I.

Au dessous de la barque : Statuettes funéraires de Séti Ier, de son père Ramsès I et de sa mère.

Le naos où repose la barque divine porte gravé sur ses colonnes le cartouche développé de Séti 1er.

- 1. Voir sur cette formule, Rituel du culte divin, p. 57-58, 60.
- 2. Cf. Rituel du culte divin, p. 105.

## ADDITIONS

P. 89, n. 1 et chap. VIII, p. 235. A propos du sens du mot sed ou seshed. M. Spiegelberg (Orientalische Litteratur Zeitung, IV, 9) traduit par « fête de la queue » le nom de la fête sed; il estime qu'à l'origine, dans cette fête, le roi ceignait solennellement ses reins de la queue d'un animal. — Pharaon porte en effet une queue de chacal (ou de lion) dont on garde queiques spécimens dans les musées. Il semble, comme je l'ai dit p. 283, que « l'insigne remplace la peau entière de l'animal, dont on pensait revêtir la force ou les vertus en s'en couvrant ».

Reste à savoir si les rites de la fête sed comportaient spécialement la prise solennelle de la queue. Jusqu'ici aucune représentation ne montre, dans une fête sed, cet épisode particulier. Bien plus, le costume osirien caractéristique, que le roi revêt au point culminant de cette fête, ne comporte pas la queue d'animal (voir nos fig. 69, 70, 71, 73, 74, 78, 79, 81, 82, 84, 87, 90 Osiris). — Je m'en tiens donc à l'étymologie proposée ici p. 89, n. 1, où sed est interprété comme la queue de l'Uraeus devenant bandeau royal.

P. 106, n. 3. Le tiré des flèches. La signification exacte de ce rite est donnée par des textes accompagnés de figures qu'on trouve gravés dans un petit temple élevé par Tahraka (XXV° dyn.) pres du sanctuaire de Médinet Habou, et qui ont été étudiés par E. de Rougé (Études sur des monuments du règne de Tahraka ap. Mélanges d'archéologie, 1, p. 15-16). — Un des tableaux du temple nous montre le Pharaon lançant « quatre boulets (henen) vers le Sud, le Nord, l'Ouest, l'Est par devant le dieu » Osiris représenté dans son coffre funéraire. — Un autre tableau, qui forme pendant, nous représente la mère de Tahraka, la princesse Akela « tirant de l'arc vers quatre pays qui lui servent de but et qui sont atteints

22

A. MORET.

par ses slèches. La légende est encore entière : « La divine épouse a saisi l'arc: elle a lancé ses slèches vers le Sud, le Nord, l'Occident et l'Orient, contre ses ennemis que le dieu lui a livrés ». Une seconde inscription, moins bien conservée, met dans la bouche de la princesse quatre paroles prophétiques : à la première fois, elle dit : « Cette invocation qui est dans ma bouche, je la dis au Bennou (Osiris) ». A la seconde fois, elle dit : « Je suis la vache (divine); c'est Rà qui (détruit?) les impies et ceux qui se révoltent contre moi. A la troisième fois, elle dit : « Tombez sur vos faces, ennemis impies, et saites-moi place! »... « La quatrième fois, elle dit : « Le roi (Tahraka), vivant à toujours, est le prince sorti de la vache (divine). — La princesse qui parle ainsi doit être la mère de Tahraka; elle le présente au peuple comme le successeur légitime d'Horus, en sa double qualité d'héritière de la couronne et de divine épouse d'Amon. »

On s'explique désormais pourquoi on tirait les quatre flèches le jour de l'intronisation ou aux anniversaires du couronnement. Comme le lancer des quatre oiseaux, le tiré des quatre flèches symbolise la prise de possession par le dieu solaire qu'est Pharaon des quatre parties de l'univers conquises sur les ennemis de Râ.

- P. 152, n. 2, dernière ligne. La référence exacte pour Edfou est : I, p. 209, l. 7.
- P. 196, n. 2. Compléter : Maspero, *Histoire*, II, p. 263, n. 1 et p. 390 n. 2, p. 396, n. 1.
- P. 226, n. 3. Compléter : Abydos, I, pl. 29; cf. notre fig. 75, p. 243.

## ERRATA

- P. 11, l. 8, début : au lieu de : 3, lire : 3.
- P. 12, n. 6, lire: Khâsakhemoui Neboui hotpou, etc.
- P. 13, l. 16, lire :
- P. 15, n. 3, lire:
- P. 17, n. 1, au lieu de Ostraia, lire: Ostraca.
- P. 24, n. 3, au lieu de Kâhsakhem, lire: Khâsakhem.
- P. 26, l. 14, remplacer of par of.
- P. 28, l. 12, lire : \( \bigcap\_{\text{mm}} = \bigcap\_{\text{.}}
- P. 29, l. 9, l'indice de la note est 1, et non 4.
- P. 30, I. 3, au lieu de : (chap. VIII), lire : (chap. IX).
- P. 51, légende de la fig. 4, lire : Khnoumou.
- P. 53, l. 14, lire : déesse.
- P. 62, 1. 25, remplacer: par;
- P. 67, n. 2, l. 10, mettre » après : sa tête.
- P. 75, sommaire, l. 2, lire: Purification.
- P. 82, avant-dernière ligne, remplacer : par;
- P. 94, avant-dernière ligne, lire : nœuds.
- P. 97, n 2. lire: Maspero.
- P. 119, n. 3, au lieu de par le culte, lire : pour.
- P. 127, n. 2, lire: Khonsou.
- P. 129, l. 9, lire: chambre d'adoration.
- P. 150, n. 3, lire : Études.
- P. 168, l. 21, lire: à ses pères divins.
- P. 171, n. 2, avant-dernière ligne, au lieu de : taureaux, lire : veaux.
- P. 177, n. 1, lire : ἐξοδεία.

P. 185, sommaire, V, lire: fondations faites pour les dieux.

- P. 188, I. 8, lire: avec sa contenance.
- P. 189, n. 1, lire: se trouvent.
- P. 192, n. 2, lire Bakenkhonsou.
- P. 193, l. 16, reporter l'indice 'à la ligne 15.
- P. 204, l. 2, lire: sortis.
- P. 207, l. 14, lire : distribués.
- P. 210, l. 12, au lieu de: , lire: , et l. 11, rétablir l'indice , l. 12, l'indice .
- P. 213, dernière ligne, au lieu de : suite, lire : série.
- P. 218, n. 3, lire: cf. notre.
- P. 226, 1. 7, lire; nativité.
- P. 228, l, 6, lire: dans les tableaux des temples.
- P. 253, I. 18, lire: et ses successeurs.
- P. 255, l. 8, lire : célébrés.
- P. 261, n. 4, à la fin, lire : au Pouanit.
- P. 262, dernière ligne, lire : en terres; n. 3, avant-dernière ligne, lire : établis pour.
- P. 264, l. 16, lire: portraits.
- P. 266, l. 13, lire: vue de l'extérieur.
- P. 270, l. 5, lire: sarcophage.
- P. 274, l. 1; au lieu de : jusque sous, lire : jusqu'à.
- P. 285, 1. 12, lire: assimilée.
- P. 286, l. 25, lire: D'après les textes.
- P. 292, l. 5, après: force, chauger, en,
- P. 299, I. 17, lire: passer; I. 21, lire: donnent.
- P. 309, I. 18, ajouter » après : craindre.
- P. 319, n. 5, au lieu de : p. 510, lire : p. 509.
- P. 333, n. 2, lire : les dieux.

## TABLE DES MATIÈRES

| RONTISPICE. Le double du roi Aoutou àb Ri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Pages. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| IBLIOGRAPHIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | v      |
| INTRODUCTION                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | I      |
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| Le Pharaon fils, héritier, successeur des dieux.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| CHAPITRE 1. — Définition du caractère religieux du Pharaon d'après es titres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 5      |
| 1. Le Pharaon successeur des dynasties divines, 5. — II. Le Pharaon héritier des dynasties divines; le testament de Rå, 9. — 101. Le Pharaon fils de Rà. Le « Grand Nom » révèle la filiation, 17: 10 Noms d'Horus, 19; 20 Noms solaires, 24; 30 Titres solaires 27. — IV. Explication historique du protocole royal, 32. — V. Conclusion: en quels éléments se résout le caractère religieux du Pharaon, 37.                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| Chapitre II. — La naissance divine du Pharaon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 39     |
| I. Représentation figurée de la filiation du Pharaon dans les temples, 39. — II. Conception égyptienne de la vie. Le fluide de vie, 40. — III. Union charnelle du dieu et de la reine, 48. — IV. L'accouchement, 52 — V. Reconnaissance de l'enfant royal par les dieux, 56. — VI. Théorie sur la théogamie : est-elle occasionnelle ou générale? Témoignages des textes de toute époque en faveur de la généralité, 59. — VII. Formules de l'allaitement et du « règne dès l'œuf », 62 — VIII. Témoignage de la littérature populaire, 66. — IX. Le mamisi gréco-romain : nativité symbolique d'Horus, des dieux et des morts osiriens, 68. — X. Réalisation matérielle de la nativité du Pharaon, 72. |        |
| CHAPITRE III. — Le couronnement du Pharaon par les dieux                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 75     |
| I. Les promesses de la nativité réalisées par le couronnement, 75. — II. Purifications du candidat royal par les dieux, 76. — III. Présentation du candidat royal à la cour par le roi régnant on par les dieux, 78. — IV. Rédaction et proclamation des noms                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |

Pages.

et titres royaux, 81. — V. Couronnement par les dieux du roi proclamé, 86: 1° Souton khá, bãit khát ou remise des deux couronnes par Horus et Sit, 89; 2° Sam taouï ou « réunion des deux régions », 94; 3° Rer ha ànbou ou « procession derrière le mur », 96; 4° « Royale montée au temple », consécration du roi couronné par l'embrassement du dieu principal, 99. — VI. Antiquité et persistance des rites du couronnement, 106. — VII. Donations faites par le roi aux dieux qui l'ont couronné, 108.

#### DEUXIÈME PARTIE

Le roi prêtre des dieux et des morts.

CHAPITRE IV. - Le roi constructeur des temples . . . . .

115

I. Les obligations religieuses du roi envers les dieux sont celles d'un fils vis-à-vis de son père dans la société égyptienne, 115. — II. Identité du personnel dans le culte divin et le culte funéraire, 117. — III. Identité des temples et des tombeaux. Comparaison des noms des temples et des tombeaux, 122. — IV. Comparaison de la disposition générale des temples et des tombeaux : origine commune, la maison humaine, 126. — V. Rites pour la fondation et la consécration des temples, 130. VI. Rites analogues pour la fondation et la consécration des tombeaux et des maisons humaines, 143. — VII. Conclusion : dédicaces communes des temples et des tombeaux, 145.

Chapitre V. — Le culte filial dans les temples et les tombeaux . .

147

I. Le culte des dieux, comme celui des morts, est fondé sur les rites osiriens, 147. — II. Le roi reconstitue le corps des dieux, 150. — III. Le roi rend au corps divin son àme et le fluide de vie, 156. — IV. Le roi fait la toilette du dieu, 165. — V. Le roi assure la nourriture des dieux et des morts osiriens, 167. — VI. Développement que prennent les rites journaliers dans les grandes fêtes que le roi célèbre pour les dieux et les morts, 176.

CHAPITRE VI. - Fondations royales pour les dieux et les morts. .

185

I. Caractère perpétuel des fondations qui assurent le culte des dieux et des morts, 185.— II. Comment s'opéraient la constitution d'un terrain, la construction des édifices, l'établissement d'un service d'offrandes pour un temple, 186. — III. Dotation du personnel sacerdotal, 192. — IV. Les revenus de la classe sacerdotale sous Ramsès III, 195. — V. Participation effective des morts aux fondations faites pour les dieux. Les « favorisés » et les « féaux », 197. — VI. Les favorisés représentés au temple

#### TABLE DES MATIÈRES

par des statues ou des stèles, 200. — VII. Les favorisés recoivent, à domicile, dans leurs tombeaux, les offrandes funéraires. Dates auxquelles le service sacré est célébré. Contrats avec les prêtres de double, 203. - VIII. Conclusion. Force morale que vaut au Pharaon le service sacré des dieux et des morts : principe de faiblesse pour la monarchie dans l'accroissement des biens de la classe sacerdotale, 206,

#### TROISIÈME PARTIE

#### Le roi dieu,

CHAPITRE VII. - Le roi divinisé comme prêtre. I. L'intronisation est déjà un service sacré. Autres rites du culte royal, 209. — II. Les rites de la chambre d'adoration, 212. - A. Entrée au temple, 214. - B. Purifications, 216. - C. Couronnement, 218. - D. Embrassement par le dieu principal du temple, 221. - E. Le repas sacré, 222. - III. La statue du double royal dans la chambre d'adoration; analogies du culte royal et du culte funéraire, 224. — IV. Les rites de la chambre d'adoration précèdent toujours le service du culte divin, 230.

CHAPITRE VIII. - Les grandes fétes du culte royal. . . .

I. Développement solennel des rites du pa douait dans les fètes sed, 235. — II. La fète sed: A, intronisation, 238; B, royale montée vers le dieu principal, 343; C, repas pris en commun avec les dieux, après la célébration des rites divins, 247; D, installation de statues royales dans le temple, 252. - III. Essets attendus de la sête sed : la vie divine du roi renouvelée pour une période indéterminée; cette période n'est pas trentenaire, 254. — IV. La fète sed est célébrée lors de l'inauguration d'un édifice dit de millions d'années où le roi est adoré, 261. -V. La fête sed existe aussi pour les dieux et les morts osiriens, 269. — VI. Autres fêtes du culte royal : elles répètent toujours l'intronisation, 273. - VII. Le culte du roi dans les « temples de millions d'années » persiste après la mort; dans son tombeau, le roi défunt est adoré comme tout mort osirien, 276. - VIII. Conclusion : le roi est adoré parce qu'il est le prètre du culte divin et funéraire, 279.

CHAPITRE IX. — Caractère sacré de la personne du Pharaon. . .

I. Insignes divins du roi : les couronnes solaires, 283. — II. Les sceptres divins, 290. - III. Le roi, dieu bienfaisant et destructeur; la voix créatrice et l'uraeus, 296. — IV. Entretiens du roi

343 Pages.

209

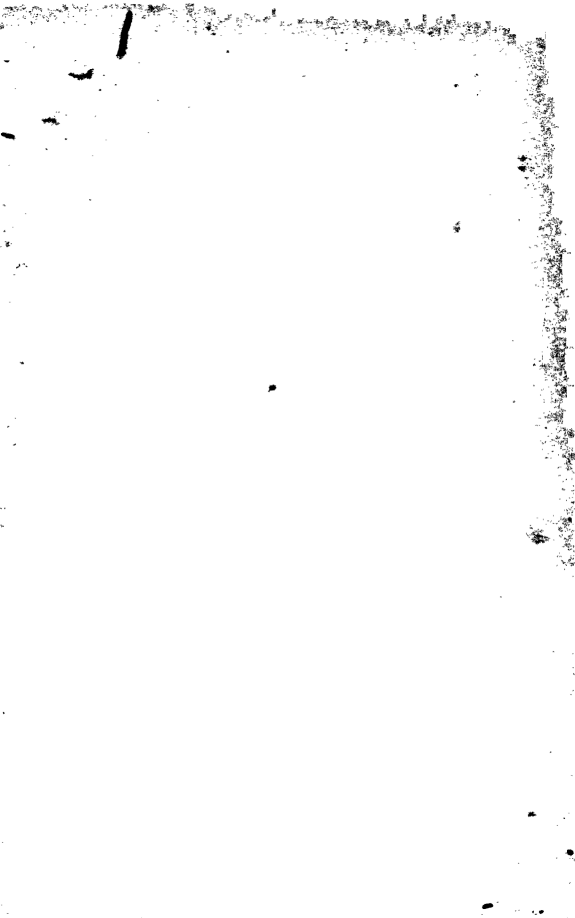
235

283

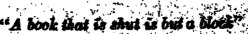
PLANCHE II . . .



108







CHAFOLOGA

GOVT: OF INDIA
Department of Archeologic
NEW DELEH:

Please help as to keep the book clean and moving.

S. B., 14B. N. DELDI.